
240 

O SENHOR BOM JESUS DE PIRAPORA: 300 ANOS DE ARTE E DEVOÇÃO ÀS 

MARGENS DO TIETÊ 

 

THE GOOD LORD JESUS OF PIRAPORA: 300 YEARS OF ART AND DEVOTION ON THE 

BANKS OF THE TIETÊ 

 

EL BUENO SEÑOR JESÚS DE PIRAPORA: 300 AÑOS DE ARTE Y DEVOCIÓN A 

ORILLAS DEL TIETÊ 

 

 

Leonardo Caetano de Almeida1 

leonardo.caetano@unifesp.br 

 

 

RESUMO 

A devoção ao Senhor Bom Jesus de Pirapora iniciou-se em 1725, há exatos 300 anos, com o 

encontro de uma imagem do Ecce Homo às margens do rio Tietê. Nas proximidades do local 

do prodigioso achado da escultura, constituiu-se um povoado, atual município de Pirapora do 

Bom Jesus. O histórico Santuário que abriga a imagem do Bom Jesus é um centro de 

peregrinação de milhares de romeiros, especialmente em tempos de festas patronais, um 

legítimo patrimônio imaterial paulista, repleto de tradicionais manifestações de piedade e 

cultura popular. A imagem barroca do Senhor Bom Jesus é um exemplar escultórico 

representativo da transição do século XVII para o XVIII. Dessa forma, buscamos compreender 

os elementos identitários do Ecce Homo com base em uma análise iconográfico-iconológica, 

considerando os ideais da Contrarreforma e as diversas manifestações artísticas relativas à 

Paixão de Cristo, mormente do período medieval em diante e que encontraram seu ápice no 

Barroco.  

Palavras-chave: Senhor Bom Jesus de Pirapora; Iconografia; Barroco; Devoção Popular. 
 

ABSTRACT 

The devotion to the Good Lord Jesus of Pirapora began in 1725, 300 years ago, with the 

discovery of an image of Ecce Homo on the banks of the Tietê River, the current municipality 

of Pirapora do Bom Jesus. The historic sanctuary that houses the image of Good Jesus is a 

pilgrimage center for thousands of pilgrims, especially during patronal festivals, a legitimate 

intangible heritage of São Paulo, full of traditional manifestations of piety and popular culture. 

The baroque image of the Good Lord Jesus is a sculptural example that represents the transition 

from the 17th to the 18th century. Thus, we seek to understand the identity elements of Ecce 

Homo based on an iconographic-iconological analysis, considering the ideals of the Counter-

Reformation and the various artistic manifestations related to the Passion of Christ, especially 

from the medieval period and which reached their peak in the Baroque. 

Keywords: Good Lord Jesus of Pirapora; Iconography; Baroque; Popular Devotion. 

 
1 Doutorando e Mestre em História da Arte pela Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), sob orientação da 

Profa. Dra. Angela Brandão, na linha de pesquisa “Arte e Tradição Clássica”; foi bolsista da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) durante o mestrado. Graduado em Letras pela 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP) e em Filosofia pela PUC-Campinas; atua como 

professor da rede particular de ensino. É membro do Grupo de Pesquisa “Imagem e Preservação – CNPq” e 

desenvolve projetos como desenhista de arte sacra.  

Lattes: https://lattes.cnpq.br/8591455340460374. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5958-8038. 

https://na01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Fwwws.cnpq.br%2Fcvlattesweb%2FPKG_MENU.menu%3Ff_cod%3D1CDD756B835365DBA36BB27C57FAA371&data=05%7C02%7C%7C8ee32b3b0c6b4c584c1708dddfeaa935%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C638912921128873414%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=yL%2Fu9Sppk3SdOCoKmRgdFs0BLSrwzfhgDQb6j8uoYFc%3D&reserved=0
https://na01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Forcid.org%2F0000-0001-5958-8038&data=05%7C02%7C%7C8ee32b3b0c6b4c584c1708dddfeaa935%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C638912921128924384%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=UBWYS7NMlF3c4ZjXF6ta9eAOHuJ5lEF8t%2FPvwhMDUWs%3D&reserved=0


241 

RESUMEN 

La devoción al Bueno Señor Jesús de Pirapora comenzó en 1725, hace 300 años, con el 

descubrimiento de una imagen del Ecce Homo a orillas del río Tietê. Cerca del lugar del 

milagroso descubrimiento de la escultura, se fundó el actual municipio de Pirapora do Bom 

Jesus. El santuario histórico que alberga la imagen del Bueno Jesús es un centro de 

peregrinación, especialmente durante las fiestas patronales, un patrimonio inmaterial legítimo 

de São Paulo, repleto de manifestaciones tradicionales de piedad y cultura popular. La imagen 

barroca del Bueno Señor Jesús es un ejemplo escultórico que representa la transición del siglo 

XVII al XVIII. Por lo tanto, buscamos comprender los elementos identitarios del Ecce Homo a 

partir de un análisis iconográfico-iconológico, considerando los ideales de la Contrarreforma y 

las diversas manifestaciones artísticas relacionadas con la Pasión de Cristo, especialmente del 

período medieval, que alcanzaron su apogeo en el Barroco. 

Palabras clave: Bueno Señor Jesús de Pirapora; Iconografía; Barroco; Devoción. 

 

 

INTRODUÇÃO 

“Há um rio, cujos braços alegram a cidade de Deus, santificando as moradas do 

Altíssimo” – Salmo 46/45, 5 – (Bíblia [...], 2013, p. 910). Ainda que tais versos do salmo cantem 

a cidade santa de Jerusalém e a confiança na providência e proteção divinas, facilmente 

poderiam ser associados, metafórica e poeticamente, às origens, tidas como prodigiosas pela 

tradição popular, do município paulista de Pirapora do Bom Jesus. Sita às margens do rio Tietê, 

essa cidade santuário, também conhecida por ser o berço do samba paulista, parte da região 

metropolitana de São Paulo (sub-região Oeste), tem sua gênese relacionada ao encontro de uma 

imagem do Senhor Bom Jesus justamente nas águas do Tietê em 1725.  

Inicialmente, convém explicarmos em que consiste, pois, o culto ao Bom Jesus e as 

implicações artísticas dessa devoção. “Senhor Bom Jesus”, ou, simplesmente, “Bom Jesus” são 

invocações que ecoam nas vozes e no imaginário popular de milhares de devotos que 

peregrinam, em romaria, a históricos santuários do universo luso-brasileiro dedicados ao Cristo 

da Paixão, chamado Bom Jesus, em tempos de festas do padroeiro, durante as quais, muitas 

vezes, entrelaçam-se o sagrado e o profano. De modo geral, no estado de São Paulo, a 

iconografia associada à invocação do Senhor Bom Jesus nos seus santuários mais 

representativos diz respeito ao Ecce Homo, isto é, a representação de Cristo apresentado por 

Pilatos ao povo no momento de seu julgamento e condenação, normalmente recoberto por um 

manto de púrpura e com o caniço às mãos. Ademais, outras esculturas do Bom Jesus, que 

também representam Cristo em seus momentos derradeiros, desde a agonia no Horto até a 

deposição no sepulcro, são especialmente honradas e veneradas em (para)liturgias quaresmais 



242 

e da Semana Santa, realizadas em igrejas e santuários igualmente situados em solo paulista e 

de significativa importância histórica e cultural.  

Um dos mais relevantes santuários do estado paulista e do Brasil onde se cultua o Cristo 

da Paixão é o de Pirapora do Bom Jesus, um dos 23 municípios brasileiros que levam o nome 

do seu Padroeiro, o “Bom Jesus” (Gianesini, 2022). Nosso estudo busca debruçar-se, 

justamente, sobre a escultura devocional de madeira policromada do Senhor Bom Jesus de 

Pirapora cujo encontro, tido pela piedade popular como miraculoso, às margens do rio Tietê, 

completa, em 2025, seus 300 anos. Assim, o Santuário de Pirapora do Bom Jesus celebra seu 

Ano Jubilar particular, para além do Jubileu Ordinário proclamado oficialmente pela Igreja a 

cada 25 anos.  

À vista disso, nosso intento é promover um estudo iconográfico-iconológico do 

exemplar escultórico do Ecce Homo que se venera em Pirapora desde 1725 e que principiou 

um movimento devocional intenso, congregando um número bastante expressivo de devotos 

por ocasião das festas patronais e da Semana Santa. Daí advém a tradição secular de 

peregrinações e romarias a Pirapora do Bom Jesus, as quais constituem um verdadeiro 

patrimônio imaterial paulista, repleto de particularismos e singularidades. Imprescindível 

apontarmos, então, que o Bom Jesus de Pirapora consiste numa das devoções mais 

emblemáticas e representativas da imaginária paulista e de suas manifestações de religiosidade 

popular, ainda muito ativas e que ecoam em todo o estado e em outras regiões do país.  

 

A PAIXÃO DO BOM JESUS 

Por se tratar o Senhor Bom Jesus de Pirapora de uma escultura setecentista que 

representa o Cristo da Paixão (ou ainda, a Paixão de Cristo), é imprescindível que teçamos um 

breve percurso histórico sobre o culto e a representação dos momentos derradeiros de Jesus 

Cristo na História da Arte, especialmente no Barroco (período artístico a que pertence a 

escultura do Senhor de Pirapora).  

Réau (1957, p. 460) aponta que o tema do Ecce Homo “[...] é desconhecido na arte cristã 

primitiva e bizantina: não é encontrado nem em mosaicos, nem em ícones [...] Só se generalizou 

no século XV, no final da Idade Média”.  

Oriundo do período medieval e incrementado pela espiritualidade estabelecida pelo 

franciscanismo, o culto à Paixão de Cristo encontrou seu ápice no Barroco, em consonância 

com os ideais da Contrarreforma e revestido de uma linguagem artística dramática, comovente 

e persuasiva. Herança da devoção cultivada em território ibérico, a devoção à Paixão de Cristo e 

às diversas invocações do Cristo sofredor (que aqui chamamos Cristo da Paixão), manifestou-se 



243 

de forma surpreendente nas comemorações religiosas e na vasta produção escultórica observada 

durante o período colonial brasileiro. De acordo com Brusadin e Quites (2017, p. 87), a “[...] 

tradição de representação da Paixão de Cristo transplantada para a América do Sul foi enraizada 

nos escritos medievais e nas práticas populares, unida à mentalidade de cada cultura na 

produção de temas iconográficos singulares”. 

De fato, a repercussão da temática alusiva ao drama da Paixão foi intensa e diversa na 

produção artística brasileira do período colonial, tanto na pintura quanto na estatuária sacras, 

como se pode verificar nas edificações religiosas dos séculos XVI a XIX. São inúmeras as 

esculturas devocionais que representam o Cristo em seus momentos últimos, dispostas em 

retábulos adornados com elementos decorativos que fazem referência à Paixão.  

Nesse sentido, as fontes iniciais são as principais referências bíblicas sobre os últimos 

momentos de Cristo na terra, as quais o associam à figura do Servo Sofredor (Isaías, 52, 13 – 

53, 12; Bíblia [...], 2013). As principais perícopes bíblicas acerca da paixão de Cristo narram 

os seguintes episódios: 

[...] a prisão, os processos religiosos do julgamento de Anás (Mateus, 26, 57, 64-66) 

e Caifás (João, 19, 13, 19-24), e a sentença política de Pilatos e Herodes Antipas (João, 

19, 4-8, 14), incluindo a escolha entre Barrabás e Jesus (Marcos, 15, 6-15); a 

flagelação de Cristo e a coroação com espinhos (João, 19, 1-3); Pilatos lavando as 

mãos (Mateus, 27, 24) e a apresentação de Jesus Cristo ao povo, Ecce Homo (João, 

19, 5). Posteriormente, o Caminho do Calvário (Lucas, 23, 33), por onde, após a 

condenação de Pilatos à sentença de crucificação, Cristo caminhou, carregando em 

suas costas a Cruz até o topo do Monte Calvário, onde foi crucificado (João, 19, 17-

20); e, finalmente, o Santo Sepulcro, onde o Messias foi sepultado e onde teria 

ocorrido a sua ressurreição (João, 20, 1-10). (Souza, 2021, p. 21). 

Acerca do desenvolvimento histórico da devoção à Paixão de Cristo, Souza (2021, p. 

23-24, grifo do autor) salienta:  

[...] durante a Idade Média, a prática da Paixão de Cristo foi enriquecida a partir de 

textos apócrifos e da representação do Teatro dos Mistérios, com a incorporação de 

novos personagens, tais como a Virgem Dolorosa e Verônica. A Via Crúcis de 

Jerusalém influenciou a criação de diversos santuários, representando os momentos 

do período final da vida de Cristo, tanto no interior quanto no exterior de igrejas [...]  

Efetivamente, são numerosos também os religiosos, de várias ordens, dos séculos XVI 

e XVII, em território ibérico, que se dedicaram a reflexões sobre a paixão e morte de Jesus 

Cristo, reforçando o “benefício” de se meditar o Calvário. “Pode-se perceber esse movimento 

pela quantidade de livros publicados sobre a Paixão no início da Idade Moderna”  (Borges, 

2023, p. 148).  

O drama vivido por Cristo passou a integrar as representações artísticas plásticas de 

diversas igrejas e capelas do território espanhol especialmente a partir do século XV. Também 

em terras lusitanas, a tragédia de Cristo foi imensamente representada em edifícios religiosos, 



244 

a exemplo do Santuário do Senhor Bom Jesus do Monte, cujo complexo formado por múltiplas 

capelas alusivas aos passos da Paixão constitui um Sacro Monte, modelo de edificações em 

regiões altaneiras muito significativas para a tradição católica, recordando lugares sagrados de 

manifestações divinas (Borges, 2023). De fato, a “[...] tragédia de Jesus no Calvário passou a 

ser abundantemente reproduzida nos vários nichos das igrejas e, até mesmo, nas capelas 

edificadas nas ruas das vilas do mundo católico, com imagens do Senhor” (Borges, 2023, p. 151).  

Ao tratar do Barroco a serviço do dogma, Sebastián (1989, p. 145) afirma que a “[...] 

arte é infectada pelo espírito religioso da época, e a arte da Contrarreforma terá como nota o 

amor pelo ornamentado e pelo luxuoso, em contraste com a severidade e a nudez da Reforma”. 

Nesse sentido, o autor salienta que o culto à Paixão de Cristo, especialmente às estações da Via 

Crucis que culminam no Calvário, é oriundo da Idade Média e encontra sua cristalização na 

época barroca. A exemplo disso, menciona, além do supracitado Santuário do Bom Jesus do 

Monte (em Braga, Portugal), o do Senhor de Matosinhos (em Congonhas do Campo, Minas 

Gerais), onde se veneram as imagens do Cristo sofredor (Sebastián, 1989). Veja-se, então, que 

a devoção ao Bom Jesus e aos vários momentos de sua Paixão é um tema recorrente na arte 

sacra barroca, de forma que a invocação do Ecce Homo encontrou terreno fértil na imaginária 

luso-brasileira e nas práticas devocionais e de piedade popular.  

Pois bem, a piedade popular, por sua vez, passou a invocar o Cristo padecente como 

“Senhor Bom Jesus” ou, simplesmente, “Bom Jesus”. Para a Igreja, a aplicação do adjetivo “bom” 

a Cristo nada mais é do que reconhecê-lo como imagem do Deus invisível, isto é, atestar a fé na 

divindade de Jesus de Nazaré como Filho Unigênito do Pai. Isso tomando-se por base as palavras 

de Jesus no evangelho de Lucas 18,19 (Bíblia [...], 2013, p. 1.821): “Ninguém é bom, senão só 

Deus!” . De fato, a devoção ao Senhor Bom Jesus “[...] foi trazida pelos portugueses para o Brasil, 

pois a implantação do catolicismo se fez sob o Padroado régio. Desse modo a fé católica chega 

ao Brasil inserida no próprio projeto colonizador” (Azzi, 1986, p. 216). 

A esse vocativo de Cristo, Bom Jesus, acrescenta-se uma infinidade de títulos, os quais 

variam de acordo com a geografia do lugar onde se desenvolveu tal devoção, mas, sobretudo, 

em razão da circunstância ou do momento da Paixão representados artisticamente, desde a 

agonia no Horto das Oliveiras, passando pela condenação (Ecce Homo), flagelação, subida para 

o Calvário, crucificação, agonia no madeiro, descendimento da cruz, até o sepultamento ou 

deposição de Jesus jacente. Essas etapas, ou melhor, “passos” da Paixão correspondem, de 

modo geral, às estações que a tradição cristã estabeleceu para a Via-Sacra, consoante nos aponta 

Souza (2021). Assim, temos as invocações do Senhor Bom Jesus das Oliveiras, do Horto, da 

Prisão, da Cana Verde, da Coluna, da Pedra Fria, da Paciência, dos Passos, de Matosinhos 



245 

(ou Bouças), do Bomfim, da (Boa) Sentença, da Pobreza, da Cabeça, dos (Pobres) Aflitos, dos 

Perdões, da Agonia, dos Martírios, dos Remédios, do Amparo, da Caridade, da Clemência, da 

Lapa, do Horto, Morto, da Boa Morte, do Divino Amor, Nazareno, (Senhor) Santo Cristo (dos 

Milagres) e outras. Constata-se, então, que os títulos do Bom Jesus, em sua quase totalidade, 

estão associados à Paixão de Cristo, com raras exceções, como o Senhor Bom Jesus de Nazaré, 

de Palhoça (SC), ou o dos Navegantes, de Penedo (AL).  

Decorre dessa devoção à Paixão de Cristo uma vasta imaginária relativa ao Senhor Bom 

Jesus, como dissemos, sob as mais variadas invocações, manifestada em esculturas, pinturas, 

gravuras etc. Sobressaem, dessa maneira, as esculturas retabulares do Senhor Bom Jesus 

presentes em território paulista desde os primórdios do período colonial, especificamente em 

determinadas regiões onde esse culto enraizou-se de tal maneira que foram erguidas igrejas nas 

quais se veneram essas imagens do Cristo da Paixão, em especial durante as festas patronais ou 

no período quaresmal e da Semana Santa. Em torno de muitas dessas igrejas e de suas imagens 

devocionais do Senhor Bom Jesus constituíram-se centros de peregrinação de longa tradição e 

dotados de grande popularidade em São Paulo, como acontece em Pirapora. A valer, os “[...] 

ritos comemorativos da Paixão de Cristo (tanto os litúrgicos quanto os paralitúrgicos) 

constituem momento excepcional, dentro do que se concebe como pompa barroca” (Campos, 

2024, p. 1). 

Convém, aqui, esclarecermos que os mencionados exemplares escultóricos, muitas 

vezes pertencentes à tipologia das esculturas de vestir ou de roca e comumente dotados de 

articulações, consistem em imagens devocionais barrocas ou rococós produzidas em 

consonância com os ideais decorrentes da Contrarreforma, do Concílio de Trento e das 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Vide, 2011). Nesse sentido, afirma Argan 

(2004, p. 56-57),  

[...] a defesa e a valorização das imagens, e, portanto, da arte que as produz, é a grande 

empreitada do barroco, que começa quando a Igreja, já certa de ter contido o ataque 

protestante passa à contraofensiva [...] A Igreja quer manifestar na arte a origem e a 

extensão universal da própria autoridade. 

Assim sendo, apresentamos, neste estudo, uma análise iconográfico-iconológica da 

imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora, venerada em seu santuário na cidade homônima, 

que se destaca tanto por sua popularidade quanto por suas particularidades históricas, 

regionais e culturais. 

  
 

 

 

 

O RIO, OS MILAGRES E O SANTUÁRIO DO BOM JESUS 
 

 

 



246 

Da mesma forma que em tantos históricos santuários paulistas dedicados ao Bom Jesus 

(como Iguape, Tremembé, Bom Jesus dos Perdões, Monte Alegre do Sul, Arujá, Bananal, 

Batatais, Onda Verde, Monte Alto, dentre outros), a imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora 

está envolta em episódios extraordinários e considerados milagrosos pela piedade popular. 

Aliás, tal qual em lugares que se tornaram pontos de peregrinação e devoção popular, em 

Pirapora do Bom Jesus, repete-se o episódio de imagens trazidas, “miraculosamente”, por rios 

ou mares. Recordamos, assim, provindas das águas, as esculturas primitivas do Bom Jesus de 

Bouças (Matosinhos, Portugal), Bom Jesus de Iguape [Iguape (SP)], Nossa Senhora da 

Conceição Aparecida [Aparecida (SP)], Nossa Senhora de Nazaré [Belém (PA)], Nossa 

Senhora de Santa Cabeça [Cachoeira Paulista (SP)] etc. Esta última, inclusive, revela que o 

Tietê é pródigo no “oferecimento” de imagens devocionais, uma vez que, assim como o Senhor 

de Pirapora, foi também ela encontrada nas águas desse rio. Muitas dessas imagens, na maioria 

das vezes, ficaram ocultas nas águas por terem sido “descartadas” após se quebrarem; porque 

foram saqueadas de alguma igreja ou embarcação; para serem salvas de algum tipo de 

profanação que poderiam sofrer; ou ainda em razão de naufrágio, enchente ou invasão das águas 

nas embarcações, igrejas ou lares em que estavam dispostas originalmente.  

A invenção (encontro) da imagem original do Bom Jesus de Pirapora completa 300 

anos, como dissemos. A origem e a procedência da escultura são desconhecidas e incertas, ainda 

que Chantrain (2007) sugira algumas possibilidades, como ter sido arremessada ao rio após o 

assalto e roubo de imagens ocorrido na Capela de Nossa Senhora da Escada de Barueri em 1633 

(o que parece improvável pela distância das cidades e a distância temporal entre o furto e o 

encontro da imagem); sua perda nalgum naufrágio; ou ainda que alguém tenha despejado a 

escultura no rio, a fim de gerar uma atmosfera de milagre ao ser encontrada.  

A narrativa tradicional reza que a escultura foi descoberta miraculosamente por José de 

Almeida Naves, morador da Vila de Parnaíba, encostada numa pedra (denominada, 

posteriormente, “Pedra do Santo”, às margens do rio Anhembi, hoje Tietê), num lugarejo 

denominado Pirapora,  

[...] parada quase obrigatória no caminho para as Minas de Ouro de Araçariguama, 

situada a uns dez quilômetros de distância. Originou-se a denominação “Pirapora” do 

fato que existia aí um pequeno saltinho no rio, onde na desova os peixes pulavam 

contra a correnteza da água e tornaram uma presa fácil dos moradores, que armavam 

ali suas redes. Essa atividade deu ao local, na língua tupi, a denominação “Pira” = 

peixe / “Pora = pula. Lugar com grande abundância de peixes (Chantrain, 2007, p. 18).  

José de Almeida Naves, embora fosse morador de Parnaíba, duas léguas distantes de 

Pirapora, passava a maior parte do tempo naquele sítio, onde a imagem fora encontrada. Junto 

a Naves, até o encontro da imagem do Bom Jesus, havia outros poucos moradores em Pirapora, 



247 

igualmente beneficiados com sesmarias no local. Após a notícia da descoberta milagrosa da 

escultura se espalhar, muitos habitantes de sítios vizinhos, atraídos por uma religiosidade 

própria do catolicismo popular da época, começaram a se deslocar para Pirapora, fixando 

residência ali.  

De acordo com Chantrain (2007), existem dois documentos históricos que tratam do 

encontro da imagem e da construção da primeira capela para abrigá-la. O primeiro documento, 

datado de 7 de maio de 1725, é uma licença dada pela Cúria do Rio de Janeiro para a ereção de 

uma capela, a pedido de José de Almeida Naves, no lugar denominado “Pirapora”. Vejamos:  

Passe a provisão e licença que damos para o suplicante poder fazer uma capela em uma 

fazenda que tem distante da Vila de Parnaiba duas léguas na Comarca de São Paulo para 

nela se dizer missas, e depois de feita, será visitada pelo Reverendo Vigário da dita Vila 

de Parnaiba, e achando-a com decência necessária e toda aparamentada, a benzerá e 

então usará dela, celebrando o sacrifício da missa, e todos os que a ouvirem satisfarão 

ao preceito. Rio de Janeiro em cabido sede vacante sete de maio de mil setecentos e 

vinte e cinco. Tesoureiro-Mor – Côn. Matos – o Côn. Pôrto (Chantrain, 2007, p. 30). 

A segunda documentação, de 1825, exatos 100 anos após o encontro da escultura no 

Tietê, é uma referência encontrada no Tombo da Paróquia de Santana de Parnaíba, à qual estava 

subordinada a capela do Senhor Bom Jesus de Pirapora:  

Em distância de duas léguas para a parte do norte, junto à margem do rio Tietê e salto 

de Pirapora existe a Capela do Senhor Bom Jesus – Ecce Homo – / Eis o Homem /: a 

sua gloriosa e veneranda imagem é o Orago dela, e, foi achada milagrosamente na 

beira da aguada e pesqueiro do mesmo sítio, na margem do dito rio. Só talhada em 

madeira e depois aperfeiçoada, e estabelecida sua capela perto do lugar de sua 

invenção (Chantrain, 2007, p. 27). 

Acerca dessas duas documentações, gostaríamos de apresentar algumas considerações 

importantes. Ainda que, consoante o primeiro documento, tenha-se estabelecido historicamente 

que a imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora tenha sido encontrada em 1725, Chantrain 

(2007, p. 29) chama-nos a atenção para um fato importante quanto a essa datação:  

A provisão da capela foi dada pelo cabido do Rio de Janeiro em 7 de maio de 1725. 

Considerando a distância entre Pirapora e Rio de Janeiro e as dificuldades da época com 

uma provisão dada a 7 de maio no Rio de Janeiro, em que mês se encontrara a imagem? 

Janeiro? Fevereiro? Março? Abril? De que ano? É difícil que o encontro da mesma tenha 

acontecido em 1725. A data deve ser anterior. Possivelmente 1724 ou 1723. 

Por seu turno, o segundo documento, o registro de 1825 no Tombo de Parnaíba, 

identifica iconograficamente a escultura do Cristo da Paixão de Pirapora como sendo o Ecce 

Homo, além de descrever sua descoberta nas águas. A imagem do Cristo piraporano evoca o 

drama da Paixão segundo os ditames artísticos decorrentes do Concílio de Trento e das 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Vide, 2011). No entanto, o que nos chama 

a atenção é o fato de o registo efetuado pelo Padre João Gonçalves Lima, então vigário da 

Paróquia de Parnaíba, detalhar que a escultura do Senhor fora “aperfeiçoada”. Decorre daí a 



248 

história, que ganhou projeção com a tradição oral popular, de que a cabeça original da imagem 

do Bom Jesus de Pirapora tenha sido substituída por outra, a atual; e que a cabeça primitiva 

seja, de fato, aquela que se venera na capela (Santuário) do Senhor Bom Jesus da Cabeça, no 

bairro do Cabuçu, em Guarulhos.  

Pois bem, efetivamente, a cabeça original do Senhor de Pirapora foi substituída há 

séculos, como se pôde constatar no último restauro realizado na escultura em 2002 e cujo laudo 

técnico foi transcrito por Chantrain (2007), que se apoiou nos escritos de Affonso A. de Freitas, 

em sua obra Chronicas do Velho São Paulo, para descrever o caminho que a cabeça teria 

percorrido: desde sua retirada da imagem do Bom Jesus e seu recolhimento na sacristia do 

Santuário, até ficar sob a posse de D. Joaquina Fortes Rendon de Toledo, a qual passou a venerá-

la em oratório particular de sua fazenda no Cabuçu, sendo depois ali construída uma capela 

para abrigar aquela relíquia.  

À vista disso, Marques (2014, p. 51-52) afirma que em 

[...] 1850, quando cessa o tráfico negreiro, coincidentemente é erguida por um escravo, 

Raimundo Fortes, a capela do Senhor Bom Jesus da Cabeça na parte alta da Fazenda 

Cabuçu, pertencente a Sra. Joaquina Fortes de Rendon e Toledo, que constitui a primeira 

ação antrópica de uso do solo, como edificação, identificada na região. 

Percebe-se, dessa forma, que o Santuário piraporano tem uma repercussão no imaginário 

religioso de toda a região, suscitando o surgimento de outras capelas e até paróquias dedicadas 

ao Senhor Bom Jesus nos municípios próximos a Pirapora (como Guarulhos, Jundiaí, 

Mairiporã, Diadema e São Paulo) e nas imediações da Estrada dos Romeiros, principal via de 

acesso ao Santuário. 

Após o encontro da imagem, considerado miraculoso, e antes mesmo da edificação da 

primitiva capela, outros episódios igualmente extraordinários, perpetuados ao longo dos anos pela 

tradição popular, teriam acontecido em Pirapora, reiterando a “aura milagrosa” que se constituiu 

em torno da escultura. Nessa perspectiva, registra num opúsculo o Monsenhor Paulo Florêncio 

da Silveira Camargo (1990) a lenda segundo a qual, após ser retirada das águas fluviais, a imagem 

do Bom Jesus teria sido guardada por José de Almeida Naves em um paiol de milho coberto com 

palha. O paiol sofreu um incêndio devastador, mas a escultura permaneceu intacta.  

Camargo (1990) registra, ainda, a tradição oral segundo a qual algumas pessoas, pouco 

tempo após o achado da imagem, decidiram transferi-la para a Matriz de Santana de Parnaíba. 

Colocaram, então, o Senhor num carro de bois para conduzi-lo até lá. No caminho, contudo, a 

imagem tornou-se impressionantemente pesada, de forma que o carro não podia mais deslocar-

se. Nesse momento, um mudo de nascença que estava por ali foi agraciado inexplicavelmente 

com o dom da fala e disse que o Bom Jesus queria voltar para Pirapora. E assim foi feito: o que 



249 

várias juntas de boi não conseguiam realizar, uma só deu conta, trazendo a imagem de volta a 

Pirapora. A fim de perpetuar essa tradição, foi construída por Sábbado d’Angelo uma capelinha 

(conhecida como “Capela do Descanso do Bom Jesus”) no local onde ocorreu tal episódio, na 

estrada que liga Pirapora a Santana de Parnaíba, atual Estrada dos Romeiros. Até hoje, durante 

as festividades do Senhor Bom Jesus em agosto, uma peregrinação é realizada até a ermida para 

recordar o fato.  

A bem da verdade, a bênção da primitiva capela de Pirapora que abrigou o Senhor Bom 

Jesus, finalmente concluída, deu-se apenas em 1730 pelo Padre Jacinto de Albuquerque 

Saraiva. A 6 de agosto do mesmo ano aconteceu a primeira festa em louvor ao Padroeiro, 

convertendo-se, com o passar dos séculos, numa das solenidades religiosas mais afamadas, 

tradicionais e concorridas do estado de São Paulo (Camargo, 1990). Ao lado do Senhor Bom 

Jesus, outras devoções começaram a ganhar destaque, como a de Nossa Senhora das Dores e 

de São José, celebrados nas vésperas do dia 6 de agosto e cujas esculturas encontram-se em 

local de destaque no Santuário.  

No transcorrer dos anos, a capela do Senhor Bom Jesus de Pirapora sofreu reformas e 

ampliações até dar lugar ao atual edifício, que começou a ser erigido em 1882 e foi concluído 

em 1887, ano em que recebeu o título de Santuário, concedido por Dom Lino Deodato de 

Carvalho, então Bispo de São Paulo.  

E apenas em 1897 foi criada por Dom Joaquim Arcoverde de Albuquerque Cavalcanti 

a Paróquia do Senhor Bom Jesus de Pirapora, ficando sob os cuidados da Ordem dos Cônegos 

Premonstratenses (provindos da Bélgica), embalados pelo espírito ultramontanista. Os cônegos, 

por seu turno, permaneceram à frente da Paróquia até 2012 e foram responsáveis, a partir de 

1897, pela construção do imenso Seminário Premonstratense São Norberto e de sua capela com 

influência neogótica, que dominam o alto da colina atrás do Santuário, constituindo uma 

paisagem pitoresca e singular na cidade e mesmo no Brasil (Figura 1): para um observador que 

olha à distância, vê-se, em primeiro plano, o rio Tietê; em segundo plano, a praça e o Santuário; 

em terceiro plano, o Seminário Premonstratense e sua capela no alto do outeiro; e finalmente, 

em quarto plano, a montanha encimada por um cruzeiro, chamado “Cruz do Século”. 



250 

Figura 1 - Vista do centro histórico de Pirapora do Bom Jesus, São Paulo, tendo o Santuário, em 

destaque, ao centro 

 
Fonte: foto do autor (2023) 

Atualmente, os responsáveis pela Paróquia e pelo Santuário do Senhor Bom Jesus e, 

consequentemente, pela organização das comemorações do terceiro centenário do encontro da 

imagem, são os Missionários Redentoristas, em Pirapora desde 2018.  

Pirapora do Bom Jesus consiste, na realidade, num grande complexo religioso, que se 

estende para outros espaços além do Santuário histórico e do Seminário Premonstratense (e seu 

Museu): a Praça do Encontro (local onde a imagem do Senhor foi encontrada, à beira do Tietê); 

o Portal dos Romeiros; a mencionada Capela do Descanso do Bom Jesus; a Capela de Santa Cruz; 

o intenso comércio de artigos religiosos; a própria Estrada dos Romeiros e demais caminhos com 

suas belas paisagens montanhosas pelos quais transitam a pé peregrinos e romeiros rumo ao 

Santuário; e ainda outros espaços que existiram no passado (como a Casa dos Milagres; a Pedra 

do Santo; o Hotel Bom Jesus; e os passeios de barco pelo Tietê com barqueiros).  

E ainda que Pirapora seja um grande centro religioso visitado especialmente por 

romeiros e peregrinos penitentes na Sexta-feira da Paixão, os quais carregam como ex-votos 

imensas e pesadas cruzes sobre as costas, por quilômetros, até chegar ao Santuário (Cavalheiro, 

2019), o  maior movimento devocional dá-se na cidade por ocasião das Festas em honra do 

Senhor Bom Jesus em 6 de agosto, nas quais se mesclam as práticas religiosas e profanas, como 

é muito comum nas comemorações católicas populares. Na verdade, quando tratamos do 

fenômeno religioso que se constata nas festas em honra ao Senhor Bom Jesus, em seus grandes 

e históricos santuários, é improvável desvincular-se a festa profana da festa religiosa. “Elas, de 

fato, caminham juntas” (Del Priori, 1994, p. 19). Ou, nas palavras de David Morgan (2010, p. 28, 

tradução nossa), o “[...] sagrado e o secular se misturam”2. 

 
2 The sacred and the secular intermingle. 



251 

A IMAGEM DO BOM JESUS 

A imagem do Senhor Bom Jesus venerada em Pirapora desde 1725 (ou, possivelmente, 

antes disso, como dissemos) é um exemplar singular e bastante significativo da produção 

escultórica do final do século XVII e começo do século XVIII (Figura 2). Trata-se de uma 

escultura de vulto em madeira policromada, não articulada, produzida para receber 

complementos, como a cabeleira, a coroa de espinhos, a auréola de prata e ouro, o manto de 

púrpura às costas, as cordas no pescoço e nos punhos e a palma à destra.  

Figura 2 - Senhor Bom Jesus de Pirapora (com ex-votos e pedidos de devotos aos seus pés).  

Século XVII-XVIII(?). Autor desconhecido. Madeira policromada e dourada. Santuário do Bom Jesus de 

Pirapora, Pirapora do Bom Jesus, São Paulo 

 
Fonte: foto do autor (2025) 

Conforme dissemos, o primeiro registro histórico escrito sobre a imagem, de 1825, no 

Tombo da Paróquia de Parnaíba, refere-se ao Senhor Bom Jesus de Pirapora como uma 

escultura devocional do Ecce Homo. No entanto, seus atributos iconográficos permitem-nos 

verificar que se trata de uma sobreposição de invocações, que transita entre o Ecce Homo e o 

Senhor da Cana Verde, ainda que seja habitual o Ecce Homo ser representado com o caniço às 

mãos ou próximo dele (Brusadin; Quites, 2017). 

As passagens bíblicas que fundamentam essa iconografia correspondem ao momento 

em que, no Pretório, Cristo, julgado e flagelado, recebe a coroa de espinhos, o manto de púrpura 

e a cana (como atributos de escarnecimento de sua majestade, fazendo as vezes da coroa, do 

manto e do cetro reais) e é assim apresentado ao povo por Pôncio Pilatos com a célebre frase 

latina “Ecce homo” (“Eis o homem”). Embora todos os evangelistas tratem da Paixão, optamos 

por transcrever as seguintes perícopes de Mateus e João: 



252 

Em seguida, os soldados do governador, levando Jesus para o Pretório, reuniram 

contra ele toda a coorte. Despiram-no e puseram-lhe uma capa escarlate. Depois 

tecendo uma coroa de espinhos, puseram-lhe na cabeça e um caniço na mão direita. E 

ajoelhando-se diante dele, diziam-lhe, caçoando: “Salve, rei dos judeus!”. E cuspindo 

nele, tomavam o caniço e batiam-lhe na cabeça (Mateus, 27, 27-30; Biblia [...], 2013, 

p. 1.755). 

 

Pilatos, de novo, saiu e disse-lhes: “Vede, eu vo-lo trago aqui fora, para saberdes que 

não encontro nele motivo algum de condenação”. Jesus, então, saiu, trazendo a coroa de 

espinhos e o manto de púrpura. E Pilatos lhe disse: “Eis o homem!” (João, 19, 4-5; 

Biblia [...], 2013, p. 1.890). 

Ora, a imagem do Senhor Bom Jesus, assim, retrata uma figura masculina, representação 

do Cristo flagelado, em pé, esguio (com as costelas, o esterno e a clavícula proeminentes), 

seminu (apenas com o perizônio entalhado à cintura), manietado, com os braços parcialmente 

entrecruzados à altura do abdômen e portando uma palma à sua destra. Diante do retrato da 

Paixão que se vê na escultura devocional do Bom Jesus, recordamos as palavras de Brusadin e 

Quites (2017, p. 89), as quais apontam que foi “[...] a devoção popular e medieval da figura 

humana de Cristo que tornou a Paixão principal referência dos exercícios piedosos mais 

difundidos nas colônias americanas”.  

De acordo com Réau (1957, p. 459), o Ecce Homo – também chamado pelo autor de 

“Cristo apresentado ao povo” – está sempre de pé, diferentemente de outras invocações da 

Paixão, como o Senhor da Pedra Fria (sentado), o Cristo no Horto (ajoelhado) ou o Cristo 

sentado no Calvário à espera do seu suplício (Réau, 1957). 

Por sua vez, considera Schenone (1998) que o Ecce Homo (o qual recebe, 

especialmente no mundo hispânico, outras invocações, como Senhor da Cana, Rei da 

Zombaria, Justo Juiz ou Senhor da Boa Esperança) é um dos temas iconográficos mais 

difundidos do Ciclo da Paixão. 

Uma vez que o episódio retratado pela escultura do Senhor de Pirapora precede os 

episódios do caminho do Calvário e da crucificação, Cristo ainda não dispõe das cinco principais 

chagas identificadas pela tradição cristã: as das mãos, as dos pés, e a do lado aberto pela lança. 

Ainda assim, a figura de Jesus está chagada em decorrência da flagelação sofrida no seu processo 

condenatório. Verificamos, destarte, chagas abertas nos dois joelhos, nas coxas, próximo à canela 

direita, na cintura, no peito, entre o peito e o abdômen no lado direito, abaixo dos mamilos, nos 

punhos, nos braços, no pescoço, no rosto, nos olhos e na cabeça. Em meio a esse grande número 

de chagas, as que mais saltam à vista, por suas grandes proporções, são as dos joelhos e a que está 

entre o peito e o abdômen do lado direito. A carnação de que dispõe a escultura é que lhe imprime 

realismo impressionante às escoriações e ulcerações por todo o corpo.  



253 

Conforme mencionamos, o perizônio é que garante que o Cristo não seja exposto à 

humilhação da nudez absoluta, apesar do panejamento permitir que parte da coxa direita fique 

descoberta. Com tonalidade dourada e decorado com elementos fitomorfos brancos 

estabelecidos com a técnica da pintura a pincel, o perizônio é sustentado por uma corda dourada, 

também entalhada, que cinge a cintura de Jesus. Em períodos anteriores à restauração da 

imagem, o perizônio original ficava encoberto por um saiote branco que se estendia até à altura 

dos joelhos do Senhor. 

A face do Senhor Bom Jesus de Pirapora, marcada por uma chaga aberta na bochecha 

esquerda, lágrimas de sangue escorrendo dos dois olhos e sangue vertido pela testa por conta das 

feridas geradas pela coroa de espinhos, possui uma expressão dolente e, concomitantemente, 

resignada. Caracteriza-se, ainda, pela boca com lábios finos e entreaberta (deixando à vista a 

parte frontal da dentição superior) e pelos olhos de vidro castanhos, arregalados e persuasivos, 

coroados por sobrancelhas longas, arqueadas e ligeiramente espessas.  

O olhar de Cristo, impressionante e identitário dessa escultura, é absolutamente 

frontal, o que nos leva a supor que essa escultura, embora apresente dimensões próprias de 

um exemplar retabular, foi produzida, muito provavelmente, para que permanecesse quase no 

mesmo nível do fiel observador ou pouco acima dele, praticamente com ambos frente a frente, 

a fim de se persuadir o devoto pela comoção e dramaticidade, como é próprio da imaginária 

barroca (Figura 3). Ademais, as proporções da escultura, em tamanho natural, intensificam o 

seu realismo e caráter dramático. Possivelmente, o escultor tinha o intento de transmitir a 

sensação de que o Bom Jesus estivesse a fitar o observador, advertindo-o pelo sofrimento da 

Paixão e emitindo os reclamos do Senhor entoados pela Liturgia da Igreja nas cerimônias da 

Sexta-feira Santa e que estão gravados em Latim no coroamento do retábulo-mor onde 

encontra-se o nicho da imagem: “Popule meus, quid feci tib aut in quo contristavi te? Responde 

mihi” (“Meu povo, o que fiz de mal ou em que te contristei? Responde-me”).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 

Figura 3 - A face dramática do Senhor Bom Jesus de Pirapora. Século XVII-XVIII(?). Autor 

desconhecido. Madeira policromada e dourada. Santuário do Bom Jesus de Pirapora, Pirapora do Bom Jesus, São 

Paulo 

 
Fonte: foto de autor (2025). 

Ainda na cabeça do Senhor Bom Jesus de Pirapora (que, sabemos, não é a cabeça 

original, de acordo com o que já expusemos), verificamos que a barba de Cristo é curta e parte 

de baixo das orelhas com mechas em forma espiralada, bipartindo-se no queixo. As orelhas, 

porém, ficam encobertas pela cabeleira. O bigode, por sua vez, com mechas curvas, estende-se 

a partir das narinas e não encobre os lábios. Finalmente, o nariz é pontiagudo e com narinas 

profundas.  

O pescoço do Senhor Bom Jesus apresenta corrimento de sangue a partir de uma larga 

chaga com formato horizontal que o anela inteiramente, sugerindo as lacerações oriundas de 

uma corda que o amarrou durante a flagelação. Por essa razão, uma corda verdadeira (e não 

entalhada) envolve o pescoço da imagem, com um nó na parte frontal, recaindo até os pulsos 

sobrepostos (também chagados e com corrimento de sangue), permanecendo, assim, atados.  

Trata-se, como dissemos, de uma imagem de vulto produzida para receber 

complementos, dentre os quais, a cabeleira. Assim sendo, a peruca apresenta cabelos naturais 

castanhos e cacheados, bipartidos no topo e que recaem lateralmente ao rosto do Senhor até os 

ombros, com madeixas bem definidas. Fixada à cabeça, uma auréola de prata forma o desenho 

de uma cruz, da qual partem quatro raiadas douradas.  

Como habitualmente se vê nas imagens do Cristo da Paixão, na escultura do Senhor de 

Pirapora também uma coroa de espinhos encima-lhe a cabeça, auxiliando, inclusive, na fixação 

da cabeleira. A atual coroa de espinhos foi produzida em 2022 como parte das comemorações 

do triênio preparatório ao Jubileu dos 300 anos do encontro da imagem. Diferentemente das 

coroas de espinhos utilizadas anteriormente (com aspecto semelhante a galhos secos retorcidos 



255 

e com tons terrosos), a coroa atual é de metal dourado e composição delicada e minuciosa de 

cada elemento. Trata-se de uma  

[...] releitura da peça mais antiga usada pelo Senhor Bom Jesus. Todo sofrimento, 

espinhos e dor foram representados na Flor de Maracujá – flor que simboliza a Paixão 

do Senhor. E nas pedras vermelhas a dor e o sofrimento da humanidade. Foram 

acrescentadas 4 estrelas, simbolizando o Cruzeiro do Sul, que na ocasião da missa [da 

Festa do Padroeiro em 6 de agosto de 2022] estava acima do Santuário, registrando 

dessa forma o tempo e o povo. Em volta de toda a coroa estão onduladas as águas do 

rio Tietê, lugar onde foi encontrada a imagem do Senhor Bom Jesus. E nas águas 

foram colocados muitos peixes pulando, representando a “pirapora”: peixes que 

pulam (Na ocasião [...], 2022). 

Além da procedência, também o entalhador e o policromador da escultura nos são 

desconhecidos. Contudo, sobre a origem portuguesa ou brasileira da imagem de Pirapora, ainda 

temos algumas reflexões, a saber: 

É certo que a cena retratada pela iconografia do Ecce Homo, justamente por representar 

o Cristo atado, não lhe permite muitos gestos declamatórios. Também contorções ou sugestão 

de movimentos bruscos e excessivos soariam estranhas se considerarmos o relato bíblico 

contido nos capítulos 52 e 53 de Isaías sobre a postura de resignação e complacência do Servo 

Sofredor, o qual a Igreja associa à figura de Cristo padecente. De qualquer forma, a imaginária 

produzida no Barroco do final do século XVII, em geral, começa a romper sutilmente com 

algumas identidades estilísticas do século passado, tais como um gestual mais contido, 

panejamentos não revoltos e com caimentos verticais e pesados, frontalidade acentuada e traço 

regulatório linear. Em Portugal, naturalmente, essas mudanças de estilo aconteceram antes do 

que no Brasil. Com efeito, o Senhor Bom Jesus de Pirapora, ainda que apresente pouca 

gestualidade e movimentação corporal, revela uma estaticidade menos contida, principalmente 

na discreta flexão dos joelhos e no estofamento do perizônio (constituído de pregas e dobras 

laterais deslocadas do plano linear da escultura, porém veladas pelo manto vermelho de tecido). 

Esses particularismos do Cristo de Pirapora ficam evidentes quando comparado a outros 

exemplares escultóricos da mesma invocação oriundos da transição do século XVI para o XVII 

em território paulista.  

Nessa perspectiva, e considerando a erudição da escultura do Senhor Bom Jesus de 

Pirapora, notadamente nos entalhes do rosto e da barba, na carnação e nas técnicas de 

ornamentação do perizônio, é de se supor que tal escultura tenha sido produzida entre o final 

do século XVII e início do século XVIII e seja de origem portuguesa ou tenha sido produzida 

por hábil artista lusitano em solo brasileiro. Todavia, para concluir-se definitivamente algo 

acerca da procedência da escultura, a situação requer a análise do suporte, isto é, a averiguação 



256 

do tipo de madeira com que foi produzida e, portanto, o reconhecimento da árvore que a 

forneceu e onde pode ser encontrada.  

De qualquer maneira, fazemos ecoar as palavras de Eduardo Etzel (1979), em seu estudo 

sobre as imagens sacras do Brasil, ao propor que todas as esculturas que aqui se encontram são 

consideradas brasileiras, independentemente de onde tenham sido produzidas.  

 De volta à análise e descrição iconográfica do Senhor de Pirapora, tratamos agora da 

palma, que é uma peculiaridade dessa escultura. Na realidade, a palma é uma variação, ou 

melhor, um desdobramento do caniço próprio do Ecce Homo e provavelmente está associada à 

palma do martírio, recordando o sacrifício de Cristo, muito embora esse atributo seja comum 

às representações iconográficas dos santos mártires e não do martírio de Jesus. A incorporação 

da palma (ou de flores) à iconografia do Bom Jesus de Pirapora é fruto de uma prática de 

piedade muito antiga, que ocorre possivelmente desde o encontro da imagem (que foi 

descoberta no rio sem os seus adornos e atributos): trata-se do gesto de depositar a palma ou 

flores na mão direita do Senhor no lugar da cana verde (Chantrain, 2007). Ao pesquisarmos 

gravuras ou fotografias antigas, o Cristo de Pirapora é sempre retratado nelas portando 

diferentes palmas, muitas vezes produzidas com metaloides ou papel e incrementadas com 

pequenas flores, dando uma aparência de buquê.  

A palma que orna atualmente a imagem do Senhor de Pirapora, produzida por ocasião 

do segundo ano preparatório ao Jubileu dos 300 anos do encontro da escultura, segundo texto 

divulgado pelo próprio Santuário, traz como simbologia “[...] os 12 ramos de oliveira, menção 

ao lugar, Horto das Oliveiras, em que Jesus estava com os 12 apóstolos antes de ir para o 

tribunal de Pilatos [...] E traz também 7 orquídeas simbolizando os 7 dons do Espírito Santo – 

sinal de vida e ressurreição” (Missa [...], 2023). 

 As duas mãos do Senhor Bom Jesus de Pirapora possuem dedos longos e com unhas 

bem definidas, porém não destacadas na policromia. As cabeças de falanges e metacarpos não 

são tão protuberantes. Chamam-nos mais a atenção a representação das veias na região dorsal.  

Complementando a escultura, o manto de púrpura, semelhante a uma capa, cobre-lhe as 

costas, recaindo sobre os ombros e lateralmente ao corpo. Essa vestimenta está em consonância 

com o relato bíblico, segundo o qual o Cristo foi recoberto com um tecido vermelho durante a 

flagelação, como forma de escárnio por parte dos soldados. Uma variedade imensa de mantos 

ornou a imagem do Bom Jesus de Pirapora ao longo destes 300 anos, sempre decorados com 

motivos fitomorfos bordados com fios dourados ou com frases e estampas alusivas à majestade 

de Cristo. Grande parte desses mantos são ex-votos, oferecidos pelos fiéis como expressão de 

agradecimento por algum benefício alcançado do Senhor Bom Jesus. 



257 

Na literatura brasileira do período colonial, o Ecce Homo foi tema de sermões e 

pregações persuasivos que reforçavam a doutrina católica em consonância com os ideais da 

Contrarreforma. O mais célebre deles é o Sermão da Sexagésima, de Padre Antônio Vieira 

(1965). Contudo, outro importante sermão é aquele intitulado, justamente, Ecce Homo, do 

orador sacro Eusébio de Matos (2007), irmão de Gregório de Matos. Dividido em seis 

“práticas”, Ecce Homo foi pregado no século XVII para estudantes e jesuítas em Salvador. No 

seu discurso, Eusébio de Matos toma como ponto de princípio das reflexões precisamente os 

atributos que caracterizam iconograficamente o Ecce Homo: espinhos (a coroa); a púrpura (o 

manto); as cordas; a cana; as chagas; o título de “homem” (“homo”). Curiosamente, são esses 

atributos que colocam a imagem do Ecce Homo em relação paradoxal com a iconografia de 

Cristo Rei do Universo: Jesus escarnecido como rei versus Jesus glorificado em sua majestade 

(espinhos versus coroa; tecido vermelho versus vestes reais; mãos atadas por cordas versus mão 

que carrega um orbe; cana verde versus cetro real).  

Finalmente, descrevemos os pés do Senhor Bom Jesus de Pirapora, que garantem 

estabilidade à escultura. Esses são grandes, e seus dedos apresentam unhas bem definidas, com 

falanges acentuadas e roliças, e os metatarsos e os maléolos discretos. Uma vez que a escultura 

está protegida por um vidro em seu nicho (Camargo, 1990), os fiéis não conseguem mais tocá-

los, tal qual antigamente se fazia, como uma manifestação de piedade, mas que promovia 

desgaste da escultura e da sua policromia. Outrossim, a escultura original do Senhor Bom Jesus, 

embora permaneça exposta para visitação diária dos fiéis, não costuma deixar seu nicho no 

altar-mor do Santuário, para ser utilizada em procissões ou outras cerimônias por questões de 

conservação e segurança.  

 

CONCLUSÃO 

Pirapora do Bom Jesus é um recanto singular de cultivo da devoção ao Ecce Homo em 

terras paulistas e que pode ser considerado como um dos polos irradiadores desse culto ao Cristo 

da Paixão, ao lado dos demais santuários históricos do estado de São Paulo dedicados ao Senhor 

Bom Jesus: Iguape, Tremembé, Bom Jesus dos Perdões e outros. Esses santuários, assim como 

o de Pirapora, são depositários de centenárias esculturas devocionais do Ecce Homo, porém 

com diferentes origens, além, é claro, de singulares e importantes distinções iconográficas, 

verificadas nas variações posturais, de atributos, ornamentos, policromia e materiais. 

De qualquer modo, a invocação do Senhor Bom Jesus de Pirapora, bastante difundida 

na capital e no interior paulistas, passados três séculos, é geradora de manifestações devocionais 

em torno de sua imagem, as quais mantêm-se vivas e imensamente concorridas, seja em tempo 



258 

de festas patronais em honra do Bom Jesus, seja em rituais nos tempos de Quaresma e Semana 

Santa, constituindo um legítimo patrimônio imaterial do estado de São Paulo. Ademais, a 

escultura devocional do Senhor de Pirapora é de grande valor histórico e artístico, ajudando-nos 

a compreender a produção escultórica da transição do século XVII para o XVIII, sob um ponto 

de vista técnico e da própria materialidade dessa peça sacra no contexto em que se insere.  

A imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora, considerada uma escultura de vulto 

produzida para ser complementada com vestes e outros adornos e atributos, é dotada de uma 

força devocional que a aproxima muito do devoto. Não é só objeto estético e artístico, mas 

desenvolve um imperioso papel de objeto devocional junto aos fiéis. Trata-se do Barroco vivo 

e em plena atividade, continuando a exercer seu papel.  

As espumas provindas da poluição do Tietê, e que, por vezes, se acumulam em suas 

águas na altura de Pirapora do Bom Jesus, oferecem um contrastante espetáculo, ao mesmo 

tempo belo e trágico, fruto da falta de consciência ecológica. A dívida histórica de reparação e 

reconciliação com o rio que trouxe a imagem do Senhor Bom Jesus em 1725 torna-se cada vez 

mais urgente em nosso tempo. Não apenas para que a escultura devocional do Cristo e seu 

santuário possam manter-se firmes às margens do Tietê, mas para que os seus devotos tenham 

a oportunidade de vislumbrar e desfrutar das mesmas águas límpidas e generosas que há 300 

anos trouxeram aquele Senhor de feição compadecida e de mãos atadas, razão da fé de gerações 

de devotos. 
 

 
 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

ARGAN, Giulio Carlo. Imagem e persuasão: ensaios sobre o Barroco. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

AZZI, Riolando. Do Bom Jesus Sofredor ao Cristo Libertador. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 18, 

n. 46, p. 215-233, 1986. Disponível em: https://www.faje.edu.br/ 

periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1811. Acesso em: 13 maio 2025. 

BIBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2013. 

BORGES, Célia Maria. A divulgação da devoção à Paixão de Cristo entre os leigos em Portugal e no Brasil-colônia. 

In: QUÍRICO, Tamara; DINIZ, Aldilene César; SOUZA, Maria Izabel (org.). Imagens cristãs: história, arte e 

práticas religiosas. Curitiba: Appris, 2023. p. 147-169.  

BRUSADIN, Lia Sipaúba; QUITES, Maria Regina. História, arte e preservação do patrimônio cultural: a 

imaginária da Paixão de Cristo da Ordem Terceira do Carmo de Ouro Preto (MG). Curitiba: Prismas, 2017.  

CAMARGO, Monsenhor Paulo Florêncio da Silveira. Senhor Bom Jesus de Pirapora. Jaú: Lunigraf, 1990.  

CAMPOS, Adalgiza Arantes. Aspectos da Semana Santa através do estudo das Irmandades do Santíssimo 

Sacramento: cultura artística e solenidades (Minas Gerais séculos XVIII ao XX). In: COLÓQUIO DO COMITÊ 

BRASILEIRO DE HISTÓRIA DA ARTE, 24., 2004, Belo Horizonte. Anais [...]. Belo Horizonte: CBHA, 2004. 

Disponível em: http://www.cbha.art.br/coloquios/2004/anais/textos/01_adalgisa.pdf. Acesso em: 2 maio 2025. 



259 

CAVALHEIRO, Elisangela. Conheça o Santuário das cruzes gigantes. São Paulo: A12, 19 jul. 2019. Disponível 

em: https://www.a12.com/redentoristas/noticias/conheca-o-santuario-das-cruzes-gigantes. Acesso em: 6 ago. 2023.  

CHANTRAIN, Cônego Godofredo. Senhor Bom Jesus de Pirapora. Pirapora do Bom Jesus: [S. n.], 2007. 

DEL PRIORE, Mary. Festa e utopias no Brasil colonial. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

ETZEL, Eduardo. Imagem sacra brasileira. São Paulo: Melhoramentos, 1979. 

GIANESINI, Luciana. A devoção ao Senhor Bom Jesus. São Paulo: A12, 4 ago. 2022. Disponível em: 

https://www.a12.com/redacaoa12/igreja/a-devocao-ao-senhor-bom-jesus-o-olhar-do-cristo-que-sofre-em-favor-

do-seu-povo. Acesso em: 24 maio 2025. 

MARQUES, Daniele dos Santos. Estudo geotecnogênico das alterações provocadas pelo uso da terra na região 

do Cabuçu, Guarulhos, SP. 2014. Dissertação (Mestrado em Análise Geoambiental) – Universidade Guarulhos, 

Guarulhos, 2014.  

MATOS, Eusébio de. Ecce Homo. São Paulo: Globo, 2007.  

MISSA de abertura do segundo ano jubilar. INSTAGRAM. @santuariobomjesusdepirapora, 27 jul. 2023. 

Disponível em: https://www.instagram.com/p/CvNEHvCODbB/. Acesso em: 24 maio 2025. 

MORGAN, David. The Material Culture of Lived Religion: Visuality and Embodiment. Studies in Art History, 

[s. l.], v. 41, p. 14-31, 2010. 

NA OCASIÃO da Missa jubilar, a Imagem Milagrosa do Senhor Bom Jesus foi presenteada com uma nova 

coroa. INSTAGRAM. @santuariobomjesusdepirapora, 30 jul. 2022. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/CgpI57puW-T/. Acesso em: 22 maio 2025. 

RÉAU, Louis. Iconographie us de´art Chrétien. Paris: Press Universitaires de France, 1957. Tome Second. 

SCHENONE, Héctor H. Iconografia del Arte Colonial – JesuCristo. Buenos Aires: Fundacion Tarea, 1998. 

SEBASTIÁN, Santiago. Contrarreforma y Barroco: lecturas iconográficas e iconológicas. Madrid: Alianza, 1989. 

SOUZA, Vanessa Taveira. Os Passos da Paixão de Cristo em Tiradentes, Minas Gerais - Brasil. Tiradentes: 

Mandala, 2021. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, 

Conselho Editorial, 2011. 

VIEIRA, Antônio. Sermões Escolhidos. São Paulo: Edameris, 1965. v. 2. 


