
202 

SANTA VERÔNICA: FICÇÃO OU REALIDADE? 
 

SAINT VERONICA: FICTION OR REALITY? 
 

SANTA VERÓNICA: ¿FICCIÓN O REALIDAD? 
 

Agesilau Neiva Almada1 
agealmada@yahoo.com 

 
Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho2 

beatrizrvcoelho@gmail.com 
 
 

RESUMO 

Este artigo apresenta resultados de pesquisa sobre a figura de Santa Verônica, frequentemente 
referida como Verônica, iniciada pela análise de escultura em jazigo no Cemitério do Bonfim, 
Belo Horizonte. A peça central no jazigo, ladeada por duas crianças, foi estudada iconográfica 
e historicamente. Apesar das buscas, não foram encontradas informações sobre os sepultados 
ou a família e suas relações com a imagem. Pesquisaram-se outras esculturas em Minas 
Gerais, encontrando-se apenas uma na Basílica de Bom Jesus do Matosinhos, Congonhas. 
Estudos iconográficos revelaram que Verônica é considerada personagem lendária, sem 
comprovação de existência histórica, o que levou o Vaticano a mandar remover sua imagem 
das igrejas. Entretanto, sua representação permanece na tradição cristã, na Via Sacra e na 
Semana Santa no Brasil e em outros países. No contexto brasileiro, o “Canto da Verônica”, 
uma das cenas mais emocionantes e amplamente representadas na Via Sacra, consolida-se 
como elemento central na devoção popular. 

Palavras-chave: Verônica; Vera Icona; O vos omnes; Véu de Verônica; Lenda. 
 
ABSTRACT 

This article presents research results on the figure of Saint Veronica, frequently referred to as 
Veronica, initiated by the analysis of a sculpture in a tomb at the Bonfim Cemetery in Belo 

 
1 Conservador-restaurador de Bens Culturais Móveis, graduado pela Escola de Belas Artes da Universidade 
Federal de Minas Gerais (EBA/UFMG), complementado pela graduação sanduíche em Conservación y 
Restauración del Patrimonio Cultural pela Escuela de Conservacion y Restauracion de Occidente (ECRO) 
(México), com ênfase em cerâmica arqueológica. Mestre e doutorando pelo Programa de Pós-Graduação em 
Artes (PPGArtes/EBA/UFMG) na linha de Preservação do Patrimônio Cultural, com pesquisa sobre esculturas 
sacras em cerâmica centrada na obra de Frei Agostinho da Piedade (século XVII). Atua nas áreas de conservação 
e restauração de cerâmica, pintura de cavalete, escultura policromada, papel, conservação preventiva e 
documentação científica por imagem. Primeiro secretário do Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (Ceib) e 
integrante do Grupo de Pesquisa CNPq Imagem e Preservação. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0381490727174184. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9408-1854. 

2 Professora Emérita da EBA/UFMG. Graduada em Belas Artes pela Escola Guignard – atual Universidade do 
Estado de Minas Gerais (UEMG) –, com especialização em Conservação e Restauração de Bens Culturais 
Móveis. Idealizadora e Coordenadora do curso de especialização e do Centro de Conservação e Restauração de 
Bens Culturais Móveis (Cecor) da EBA/UFMG. Fundadora e ex-presidente do Centro de Estudos da Imaginária 
Brasileira (Ceib), atualmente exerce o cargo de presidente de honra. Possui ampla experiência em conservação e 
restauração de bens culturais móveis e integrados, com ênfase em escultura policromada, imaginária religiosa. 
Realizou formação complementar na Espanha e no México. Coordenou a restauração de obras relevantes do 
patrimônio mineiro, incluindo pinturas de Manoel da Costa Ataíde e Candido Portinari. Foi diretora da Escola de 
Belas Artes (EBA) da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) por 5 anos.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1995961914706579. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2958-7872. 



203 

Horizonte. The central piece in the tomb, flanked by two children, was studied 
iconographically and historically. Despite the searches, no information was found about the 
deceased or the family and their relationship with the image. Other sculptures in Minas Gerais 
were researched, finding only one in the Basilica of Bom Jesus do Matosinhos, Congonhas. 
Iconographic studies revealed that Veronica is considered a legendary figure, without proof of 
historical existence, which led the Vatican to order the removal of her image from churches. 
However, her representation remains in Christian tradition, in the Stations of the Cross and 
Holy Week in Brazil and other countries. In the Brazilian context, the "Song of Veronica," 
one of the most moving and widely represented scenes in the Stations of the Cross, is 
consolidated as a central element in popular devotion. 

Keywords: Veronica; Vera Icona; O vos omnes; Veil of Veronica; Legend. 
 

RESUMEN 

Este artículo presenta los resultados de una investigación sobre la figura de Santa Verónica, a 
menudo llamada simplemente Verónica, iniciada con el análisis de una escultura en una 
tumba del cementerio Bonfim en Belo Horizonte. La pieza central de la tumba, flanqueada 
por dos niños, fue estudiada iconográfica e históricamente. A pesar de las búsquedas, no se 
halló información sobre la difunta ni su familia, ni sobre su relación con la imagen. Se 
investigaron otras esculturas en Minas Gerais, encontrándose únicamente una en la Basílica 
del Buen Jesús de Matosinhos, en Congonhas. Los estudios iconográficos revelaron que 
Verónica es considerada una figura legendaria, sin pruebas de existencia histórica, lo que 
llevó al Vaticano a ordenar la retirada de su imagen de las iglesias. Sin embargo, su 
representación perdura en la tradición cristiana, en el Vía Crucis y la Semana Santa en Brasil 
y otros países. En el contexto brasileño, el «Canto de Verónica», una de las escenas más 
conmovedoras y representadas del Vía Crucis, se ha consolidado como un elemento central de 
la devoción popular. 

Palabras clave: Verónica; Vera Icono; O vos omnes; Velo de Verónica; Leyenda. 
 

 

INTRODUÇÃO 

Neste artigo, analisa-se uma escultura de Verônica em mármore branco, localizada no 

topo de um túmulo no Cemitério do Bonfim, o mais antigo da cidade de Belo Horizonte, Minas 

Gerais, localizado na rua do Bonfim, n. 1.120. A peça, ladeada por duas figuras infantis, 

apresenta a inscrição: “Jazigo da família de Manoel Atº. de Almeida, 1934”. O jazigo está 

localizado na quadra 19, carneiros geminados3 identificados como 10C e 10D do referido 

cemitério. Destaca-se pela sua dimensão e composição artística, adquirindo protagonismo 

visual em relação às demais sepulturas da necrópole (Figura 1). Um aspecto notável é que, 

embora a maior parte dos túmulos seja adornada por esculturas religiosas, muitas delas 

reiteradamente representadas em diferentes versões e tamanhos e com temática bastante 

 
3 Dois carneiros, ou seja, duas covas, tendo, interiormente, as dimensões das sepulturas e, externamente, o máximo de 
2,50 m de comprimento por 1,25 m de largura; e mais o terreno entre eles existente, formando uma única cova, para 
sepultamento dos membros de uma mesma família, ou de pessoas estranhas, desde que autorizado pela família. Os 
compartimentos destinados às urnas funerárias deverão estar em comunicação com o solo (Iepha-MG, 2008).  



204 

repetitiva, a figura de Verônica aparece como a única representação desse tema em todo o 

cemitério e de proporção monumental. 

Figura 1 – Vista superior da Capela-túmulo da Família Almeida, Cemitério do Bomfim.  
Belo Horizonte, Minas Gerais 

 
Fonte: foto aérea realizada por Emiliano Guillaume, 2024. 

O conjunto escultórico4, em mármore branco, ricamente talhado, é composto por três 

peças dispostas em diferentes níveis de altura, sem aplicação de policromia e sem registro de 

autoria (Iepha-MG, 2008). Imagens esculpidas em um bloco único de pedra (mármore) 

utilizando a técnica do cinzelado5 (Iepha-MG, 2008). A figura central, de maior relevância, 

corresponde à representação de uma jovem mulher ereta sobre pedestal de mármore, em 

dimensão superior e posicionada acima das duas esculturas laterais de crianças. 

A personagem principal encontra-se em postura imponente, segurando, com ambas as 

mãos, um pano que exibe, em relevo, o rosto de um homem. O vestuário remete às tradições 

clássicas: túnica longa de mangas compridas, ajustada à cintura por faixa ou cinto, formando 

uma série de pregas e drapeados que descem da cintura até as pernas com maior volumetria à 

esquerda. A cabeça está coberta por um véu que se prolonga até os ombros, sobre os quais 

repousa um manto com bordas ornamentadas, proporcionado pela técnica escultórica, 

cobrindo os ombros e estendendo-se até o antebraço. A expressão facial revela sobriedade e 

ausência de sorriso, acentuando o caráter contemplativo da cena. 

 
4 As peças que integram o conjunto não foram dimensionadas pelo Instituto do Patrimônio Artístico e Cultural 
(Ipac), vinculado ao Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas Gerais (Iepha-MG), no 
Inventário de Proteção ao Acervo de Bens Culturais de Minas Gerais (Iepha, 2008). Ademais, durante a 
elaboração deste estudo, não foi concedida autorização pela administração do Cemitério do Bonfim para a 
realização de medições diretas das imagens, o que impossibilitou a obtenção de dados das suas dimensões. 

5 Lavrado e gravado a cinzel ou escopro (ferramentas), que consiste na retirada de material até atingir a figura 
idealizada (Iepha-MG, 2008). 



205 

O rosto masculino presente no pano que a jovem segura nas mãos apresenta-se em 

relevo, com barba e bigode unidos, além de cabelos anelados sobre a testa. A fisionomia 

sugere idade avançada e/ou intenso sofrimento, possivelmente remetendo à imagem de Jesus 

Cristo. Contudo, a figura aparenta-se mais envelhecida do que a iconografia tradicional do 

Cristo crucificado, usualmente representado aos 33 anos. 

As esculturas laterais representam anjos ou crianças aladas, igualmente sem 

policromia. A figura posicionada à direita da jovem segura pétalas de flores na mão direita, 

em uma ação de lançamento, mantendo o braço esquerdo erguido em direção à figura central. 

Já a escultura à esquerda sustenta um ramalhete de flores na mão esquerda, enquanto o braço 

direito ergue-se em gesto que também sugere o lançamento de pétalas. Ambas apresentam 

olhar voltado para baixo, vestem trajes curtos e ajustados à cintura, com muitas pregas e 

dobras, terminados na altura dos joelhos, com mangas curtas. Os cabelos curtos, 

encaracolados, soltos e partidos ao meio, somados aos traços delicados, conferem-lhes 

aspecto angelical. As figuras estão dispostas sobre uma plataforma em formato de monte. O 

conjunto escultórico, ao que parece, reverencia e homenageia os que ali estão sepultados.  

Na Figura 2 tem-se o registro fotográfico do conjunto escultórico. 

Figura 2 – Conjunto escultórico posicionado na parte superior da Capela-túmulo 

 
Fonte: foto do autor, nov. 2022. 

Considerando a raridade da representação escultórica desta imagem, acredita-se que se 

trata da figura de Verônica, apesar de o inventário do acervo de estruturas arquitetônicas e 

bens integrados do cemitério do Bonfim, Belo Horizonte, Minas Gerais, realizado pelo Iepha-

MG em 2010, não mencionar se é uma santa e nem mesmo nomeá-la. Assim sendo, foi 

realizada investigação em igrejas de Minas Gerais, complementada pela consulta ao 

levantamento organizado pelo pesquisador Célio Macedo Alves, no âmbito do Inventário 



206 

Nacional de Bens Móveis e Integrados (INBMI), conduzido pelo Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (Iphan), publicado em Devoção e Arte: Imaginária Devocional 

em Minas Gerais (Alves, 2005). Não foram encontrados registros de Verônica e de outras 

esculturas de igual similaridade, exceto a existente na Basílica de Bom Jesus de Matosinhos, 

em Congonhas, onde figura no lado esquerdo da capela-mor. Outra representação foi 

localizada na Capela VI dos Passos da Paixão, obra de Antônio Francisco Lisboa, o 

Aleijadinho; entretanto, no catálogo Aleijadinho e sua Oficina: Catálogo das Esculturas 

Devocionais (Oliveira; Santos Filho; Santos, 2002), a peça não é identificada como Verônica, 

mas, sim, como “Mulher chorosa” (Figura 3). 

Figura 3 – Três representações escultóricas em Minas Gerais 

 
Fonte: foto de Monsenhor Nédson, 

2024. 
Fonte: Oliveira; Santos Filho; Santos, 

2002, p. 202-203.  
Fonte: foto do autor, nov. 2022. 

Essa constatação possibilitou o surgimento de questionamentos fundamentais: Quais 

os motivos para a inserção de uma escultura de Verônica em um jazigo? Tratar-se-ia de uma 

manifestação de devoção? Configuraria uma homenagem a familiares do falecido? Quem foi, 

efetivamente, Verônica? Uma santa reconhecida pela Igreja ou uma personagem de caráter 

lendário? 

Do ponto de vista da associação entre a representação artística e religiosa do conjunto 

escultórico e o túmulo em que se encontra, bem como de sua eventual relação com os 

familiares ali sepultados, não foi possível obter informações consistentes. A bibliografia 

especializada, assim como os arquivos municipais consultados, não forneceram dados a 

respeito do tema e nem dos proprietários. No próprio cemitério, igualmente, não se 

identificaram registros que pudessem esclarecer a questão, uma vez que não há arquivos 

específicos disponíveis, além da impossibilidade de acesso a contatos da família em razão das 

disposições da Lei Geral de Proteção de Dados (LGPD). 

 



207 

METODOLOGIA  

Para atender aos objetivos da pesquisa, empregou-se uma metodologia estruturada em 

diferentes etapas de coleta e análise de dados. Em primeiro lugar, realizou-se consulta formal 

à administração do Cemitério do Bonfim, com vistas à obtenção de informações oficiais 

acerca do conjunto escultórico em estudo, bem como sobre a propriedade do jazigo em que se 

encontra inserida, sem nenhum resultado relevante para o estudo. 

Em complemento, procedeu-se à revisão bibliográfica, contemplando obras de referência, 

artigos acadêmicos, teses e documentos disponíveis em plataformas digitais, de modo a 

aprofundar a compreensão sobre a existência e veneração de Verônica como santa, e também 

da sua iconografia.  

Foram ainda examinados o Inventário de Proteção ao Acervo de Bens Culturais de 

Minas Gerais, elaborado pelo Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas 

Gerais (Iepha-MG), por meio do seu órgão responsável, o Instituo do Patrimônio Artístico e 

Cultural (Ipac), e registros disponibilizados pelo Arquivo Público Mineiro e pelo Museu 

Histórico Abílio Barreto. 

Foi também realizada a análise de imagens e descrições iconográficas constantes em 

literatura especializada bem como na internet, obtendo-se a comparação entre versões 

propostas pela historiografia da figura de Verônica em distintas épocas. Essa etapa foi 

complementada por entrevistas virtuais, por meio de redes digitais, com especialistas e 

pesquisadores nacionais e estrangeiros, contribuindo para enriquecer a compreensão do tema. 

Por fim, toda a documentação reunida foi sistematicamente organizada, assegurando 

rastreabilidade e integridade das fontes. Assim, a metodologia adotada buscou garantir rigor 

científico e amplitude analítica, contribuindo para uma compreensão mais aprofundada da 

história e da representação de Verônica na arte sacra e na religiosidade popular. 

 

ICONOGRAFIA 

A análise da iconografia de “Santa Verônica” abrange as diversas representações e 

interpretações registradas na literatura especializada, bem como nas manifestações visuais 

produzidas e desenvolvidas ao longo do tempo. 

Inicialmente, encontramos referência ao historiador galês Giraldus Cambrenus (1146-

1223), que considerou a imagem de Cristo impressa em um pano como a conjugação de duas 

palavras em latim: Vera Icona, que significa “verdadeira face”, ou seja, o rosto real do 

Salvador. Essa origem etimológica, que é baseada na tradição cristã medieval, possibilitou 



208 

que a palavra Verônica, em diversas línguas, passasse a designar a personagem associada a 

essa tradição devocional (Varazze, 2003).  

A investigação bibliográfica em que se baseou esta pesquisa incluiu quinze obras 

de destaque na área de iconografia. Entre os autores consultados, destacam-se: Giacomo de 

Varazze (meados do século XIII), autor da Legenda Áurea, cuja obra foi traduzida do latim 

para o espanhol em 2003. Nascido na Itália, na cidade de mesmo nome, era arcebispo de 

Gênova. Escreveu, em uma época anterior à Reforma de Lutero (condenação ao culto das 

imagens devocionais), e ao Concílio de Trento (1545-1563), considerado o início da 

Contrarreforma, que definiu oficialmente a veneração às imagens na Igreja Católica. Sua 

narrativa, lendas sobre os santos, contribui para o entendimento das tradições populares sobre 

Verônica, reforçando o caráter lendário da personagem. Varazze (2003, p. 330, grifo nosso), 

discorre sobre Verônica da seguinte forma: 

Volusiano (imperador romano entre 251 a 253 d. C), foi se informar com uma 
mulher chamada Verônica, que fora amiga de Jesus, sobre onde encontrar o Cristo 
Jesus [...] Veronica comentou: Como meu senhor viajava para pregar, eu ficava a 
contragosto privada da sua presença, resolvi mandar fazer um retrato dele para poder 
me consolar olhando sua imagem quando não pudesse vê-lo. Quando levava uma 
tela para um pintor, o Senhor encontrou-me e perguntou para onde eu ia, Expliquei. 
Ele me pediu o tecido e o devolveu-o com a marca de sua venerável face. Se seu 
senhor olhar com devoção esta imagem, no mesmo instante recuperará a saúde.  

Neste registro de Varazze (2003), nota-se uma contradição histórica, e deixamos aqui 

uma pergunta: Se Jesus morreu com 33 anos, portanto, se essa mulher foi contemporânea 

dele, como estaria viva mais de 200 anos depois, já que a passagem descrita por Varazze 

ocorre entre 251 e 253 d.C.? Juan Roig (1950, p. 266, grifo nosso), comenta: “Seu atributo 

pessoal é o tecido esticado com o Santo Rosto de Cristo. Caso curioso, talvez único, de que é 

justamente o atributo que dá nome ao santo.” 

6 Schenone (1992, v. II, p. 771, grifos e tradução 

nossos), destacado iconógrafo argentino, traz um longo texto, no qual, com o título de 

“Verônica, Santa”, refere-se a ela como 

Personagem famosa, protagonista de diversas lendas, algumas orientais e outras da 
Idade Média. Os Evangelhos, extraordinariamente sucintos, não dão espaço a esta 
mulher que foi identificada com várias personagens, [...] a crença de que Verônica 
foi quem enxugou o rosto ensanguentado e suado de Jesus na rua da Amargura, é 
uma variante medieval, popularizada pelos Mistérios e, mais tarde, pela devoção da 
Via Sacra, a mais conhecida e a que deu origem ao tipo iconográfico que ainda 
conhecemos.7 

 
6 Su atributo personal es el lienzo extendido con la santa Faz de Cristo. Caso curioso, quizás único, el que es 
precisamente el atributo el que impone el nombre a la santa. 
7 Célebre personaje, protagonista de varias leyendas, algunas orientales y otras de la Edad Media. Los 
Evangelios, extraordinariamente sucintos, no dan cabida a esta mujer que a sido identificada con diversos 
personajes, [...] la creencia de que la Verónica fue quien enjugó el rostro sangrante y sudoroso de Jesús en la 
calle de la Amargura, es una variante medieval, popularizada por los Misterios7 y más tarde por la devoción del 
Vía Crucis, la más conocida y la que a dado lugar al tipo iconográfico que aún conocemos. 



209 

Já o renomado iconógrafo francês Louis Réau (1998, tomo 2, v. 5, p. 315-316, grifos e 

tradução nossos), sobre a personagem Verônica, descreve o seguinte:  

LENDA. Santa fictícia, identificada pelos Evangelhos Apócrifos como a 
hemorroíssa [mulher que sofria de hemorragia], que foi curada ao tocar furtivamente 
na túnica de Jesus Cristo. A lenda de Santa Verônica, de origem oriental, está ligada à 
do rei de Edessa, Abgar. O véu de Santa Verônica é apenas uma variante do 
mandilhão, ou tecido de Edessa. 
[...] 
No século XV, devido à influência do Teatro dos Mistérios nas peças sacramentais 
(não seria peças sacras?), a lenda de Santa Verônica passou a ser associada à Paixão 
de Cristo. A santa aparece na cena de Cristo carregando a cruz nas costas, no 
caminho do Calvário, entre as Santas Mulheres. Tomada de compaixão ao ver o 
rosto de Jesus Cristo banhado em suor e sangue, ela o enxugou com um véu sobre o 
qual ficaram milagrosamente impressas as feições do Redentor […]. Na realidade, 
Verônica é apenas a personificação daquela vera icona, a verdadeira imagem do 
Redentor, impressa num tecido.8  

E finalmente, Giorgi (2004, p. 363, grifo nosso), historiadora da arte italiana, quando 

se refere à devoção a Santa Verônica, afirma que o culto terminou com a Contrarreforma, 

como se pode observar: “A mulher que exibe um pano com a imagem do rosto de Cristo 

coroado de espinhos é, segundo a tradição popular, uma das mulheres que seguiram Jesus no 

caminho do Calvário [...]. Disseminação do culto; muito antigo e popular até a 

Contrarreforma.” Giorgi (2004) não se refere a uma santa, mas a uma mulher, relacionando o 

episódio da impregnação do rosto de Cristo em um pano a uma tradição popular.  

Na pesquisa visual, foram identificadas diversas representações de Verônica em 

pinturas, principalmente na Europa, entre os séculos XV e XVI, produzidas por artistas de 

países, como Alemanha, Bélgica, Espanha e Itália (Figuras 4 e 5).  

 

 

 

 

 

 

 

 
8 LEYENDA. Santa ficticia, a quien los Evangelios Apócrifos identifican como la Hemorrosa, quien se curará 
por el furtivo roce con la túnica de Jesucristo. La Leyenda de santa Verónica, de origen oriental, está vinculada 
a la del rey de Edessa, Abgar. El velo de santa Verónica es solo una variante del mandylion, o lienzo de Edessa. 
[…]  
En el siglo XV por la influencia del teatro de los Misterios en los autos sacramentales la leyenda de santa 
Verónica se asoció con la Pasión de Cristo. La santa aparece en la escena de Cristo con la cruz a cuestas en el 
camino del Calvario en medio de Santas Mujeres. Sobrecogida de compasión al ver el rostro de Jesucristo 
bañado en sudor y sangre, ella lo secó con un velo sobre el cual los rasgos del Redentor quedaran 
milagrosamente impresos […] En realidad, Verónica es solo la personificación de esa vera icona la verdadera 
imagen del Redentor, impresa sobre una tela. 



210 

Figura 4 – Fotos de pinturas europeias do século XV 
 

Mestre de Santa Verônica. 
1420 

Alta Pinacoteca de 
Munique 

Santa Verônica. Robert 
Campin, 1430 

Museu do Estado, 
Bélgica 

Díptico com São João Batista 
e Santa Verônica. 

Hans Memling (Det)  
c. 1480-1483  

National Gallery, Washington 

Santa Verônica com o 
sudário. Mestre da 

Lenda de Santa Úrsula. 
Alemão  

(1480-1520) 

    

Fonte: Giorgi, 2004, p. 364. Fonte: Saint […], [2025?]. Fonte: Giorgi, 2004, p. 363. Fonte: Santa [...], 2025. 
Em menor número, a Verônica foi encontrada em esculturas executadas do século XV 

até o século XX, na Sagrada Família, em Barcelona, com Antoni Gaudí (Figura 6). Essas 

obras refletem a forte presença da personagem na arte sacra medieval e renascentista. 

Destaca-se que, após o século XVI e o Concílio de Trento, a representação de Verônica foi 

gradualmente relegada às tradições devocionais e às cenas litúrgicas da Semana Santa. 

 

 

 

Figura 5 – Outras pinturas europeias 

Santa Verônica com o 
Sudário ou Santa Face de 

Jesus. El Greco 
(1541-1614) 

Santa Verônica. 
Jacques Blanchard 

(1600-1638) 

Verônica segurando 
Sudário. 

Simon Vouet 
(1590-1649) 

Santa Verônica com véu. 
Mattia Preti 
(1613-1669) 

 
   

Fonte: foto do autor, set. 2025, 
Museo de Santa Cruz, Toledo, 

Espanha.. 

Fonte: Blanchard, 
[2025?]. 

Fonte: Vouet, [2025?]. Fonte: Preti, 2025. 



211 

Figura 6 – Fotos de esculturas na Europa 

Mármore 
s/policromia. 
Idade Média, 
Notre Dame, 

França 

Mármore, s/policromia. 
Francesco Mochi, 1635/1640, 

São Pedro, 
Roma 

Policromada. 
Museu de Belas Artes, 

século XVIII, Budapeste, 
Hungria 

Pedra, sem policromia. 
Sagrada Família, Barcelona, 
Antoni Gaudi, século XX, 

Espanha 

    
Fonte: Sainte [...], 

2025. 
Fonte: Statue [...], [2025]. Fonte: Szent [...], [2025?]. Fonte: Gaudi, 2014. 

Como registrado anteriormente, quase todas essas representações foram feitas entre o 

século XV e o século XVI, fim da Idade Média e começo do Renascimento. Martim Lutero 

(1483-1546), padre católico e teólogo alemão, fez a reforma protestante em 1517. Logo 

depois, em resposta, foi realizado o Concílio de Trento, entre 1545 e 1563, considerado por 

muitos, até hoje, responsável pela Contrarreforma. No Concílio de Trento, entre muitos outros 

assuntos, estava a invocação dos santos, as relíquias e o culto às imagens, com a seguinte 

orientação:  

Ordena o Santo Concílio a todos os Bispos e demais pessoas que tenham o encargo 
ou obrigação de ensinar, que instruam com exatidão aos fiéis, antes de todas as 
coisas, sobre a intercessão e invocação dos santos, honra das relíquias e uso legítimo 
das imagens, segundo o costume da Igreja Católica e Apostólica, recebida desde os 
tempos primitivos da religião cristã [...] declara este santo concílio, que as imagens 
devem existir, igualmente nos templos, principalmente as imagens de Cristo, da 
Virgem Mãe de Deus, e de todos os outros santos, e que a essas imagens deve ser 
dada a correspondente honra e veneração [...] porque a honra que se dá às imagens, 
se refere aos originais representados nelas, de modo que adoremos unicamente a 
Cristo por meio das imagens que beijamos e em cuja presença nos descobrimos, 
ajoelhamos e veneramos aos santos [...] não se pintem nem adornem as imagens com 
formosura escandalosa nem abusem as pessoas, das festas dos santos, nem da visita 
às relíquias (Agnus Dei, 1997). 

 

VERÔNICA EM VIAS SACRAS E NA DEVOÇÃO POPULAR 

A Via Sacra, também denominada Via Crucis, constitui uma das práticas devocionais 

mais difundidas no catolicismo mundial, evocando o percurso de Jesus Cristo desde a 



212 

condenação até a crucifixão e o sepultamento. Estruturada tradicionalmente em quatorze 

estações, a devoção contempla momentos de sofrimento e entrega, assumindo, ao longo dos 

séculos, relevância tanto litúrgica quanto cultural, por meio de procissões, encenações e 

representações artísticas. 

Nesse contexto, conforme artigo publicado no site da Conferência Nacional dos 

Bispos do Brasil (CNBB), de autoria do Arcebispo Emérito da Arquidiocese de Juiz de Fora, 

Minas Gerais, Dom Eurico dos Santos Veloso (2023, grifo nosso), a reflexão sobre a Via 

Sacra de Jesus é apresentada nos seguintes termos: 

A origem da Via-Sacra remonta ao século IV, quando os cristãos peregrinavam para 
Jerusalém e percorriam o trajeto da Paixão de Cristo. A partir do século XVII, essa 
prática se popularizou em todo o mundo, e hoje em dia muitas igrejas e 
comunidades cristãs realizam a Via Sacra durante a Quaresma e a Semana Santa.  
As 14 estações, que representam os momentos mais importantes do trajeto 
percorrido por Jesus até o Calvário, são: Jesus é condenado à morte; Jesus carrega a 
cruz; Jesus cai pela primeira vez; Jesus encontra sua mãe; Simão Cireneu ajuda 
Jesus a carregar a cruz; Verônica enxuga o rosto de Jesus; Jesus cai pela segunda 
vez; Jesus encontra as mulheres de Jerusalém; Jesus cai pela terceira vez; Jesus é 
despojado de suas vestes; Jesus é pregado na cruz; Jesus morre na cruz; Jesus é 
retirado da cruz e entregue a sua mãe; Jesus é sepultado. 

De acordo com a comunidade Católica Shalom (Comshalom, 2024): 

A Via Sacra ou Via Crucis é o caminho que Jesus Cristo percorreu desde o palácio 
de Pilatos (praetorium) até o monte Calvário (Gólgota) onde foi crucificado [...] 
Uma antiga tradição sustenta que provavelmente os franciscanos adotaram esta 
piedosa prática, estabelecendo a maioria das estações que se consideram hoje [...] no 
século XVII, o Papa Inocêncio XI permitiu aos franciscanos colocarem as estações 
da Via Sacra nas suas igrejas [...] foi em 1731 que o Papa Clemente XII estabeleceu 
definitivamente o número das quatorze estações que conhecemos atualmente. 

Na Figura 7, tem-se uma representação das quatorze estações de uma Via Sacra 

fartamente retratada em pinturas, gravuras ou desenhos em livros e publicações, igrejas e sites 

católicos.  

Figura 7 – Via sacra, com ampliação da estação 6 – Verônica enxuga o rosto de Jesus 

 
Fonte: A Bíblia..., 2025. 

 



213 

O Santuário do Bom Jesus do Monte, em Braga, Portugal – complexo arquitetônico e 

escultórico que retrata a Via Sacra, considerada praticamente única no mundo (Antunes, 

2021) – pode ter servido de modelo e exercido influência sobre o projeto do Santuário do 

Bom Jesus do Matosinhos, em Congonhas, Minas Gerais, Brasil, devido às suas similaridades 

estéticas e arquitetônicas. Neste último, destacam-se as capelas e as esculturas dos profetas, 

obras de Antônio Francisco Lisboa, o Aleijadinho, e de sua oficina, cuja Via Crucis não foi 

finalizada. As cenas da Paixão de Cristo representadas no santuário português, contudo, 

apresentam-se de forma mais completa que aquelas presentes nas capelas do santuário 

brasileiro. Ressalta-se, entretanto, que, na Capela do Calvário, no santuário bracarense, em 

Portugal, há o registro iconográfico de uma mulher portando um pano nas mãos com a face de 

Cristo impressa. Esta figura pode ser reportada à personagem Verônica (Figura 8). 

Figura 8 – Capela do Calvário, Santuário do Bom Jesus do Monte, Braga, Minho, Portugal 

 
Fonte: Antunes, 2021 (foto de Fernando Araújo).  

O mesmo fenômeno pode ser observado na monumental capela-mor da Catedral de 

Toledo, um dos mais notáveis exemplares da arquitetura religiosa gótica espanhola. O seu 

retábulo-mor, concebido e concluído em meados do século XVI (por volta de 1504), constitui 

uma das obras-primas do período, destacando-se pela grandiosidade do conjunto escultórico, 

pela complexidade compositiva e pelo requinte técnico empregado em sua decoração, que 

inclui o uso de filigranas em ouro. As cenas representadas no retábulo narram episódios da 

vida e da paixão de Cristo, entre as quais encontra-se a representação de uma mulher que 

exibe um pano com o rosto de Cristo impresso, conforme se observa na Figura 9. 

 



214 

Figura 9 – Retábulo-mor da Catedral de Toledo, Espanha, com cenas da vida e paixão de Cristo. Detalhe da 
mulher que exibe pano com a face de Cristo estampada 

  
Fonte: fotos do autor, set. 2025. 

No contexto brasileiro, a tradição da Via Sacra encontra-se amplamente difundida, 

estando presente em praticamente todas as igrejas, que costumam exibir as quatorze estações em 

suas paredes, seja por meio de pinturas originais, gravuras ou reproduções. Entre os exemplos 

mais significativos, destacam-se os painéis da Igreja de São Francisco de Assis, popularmente 

conhecida como Igrejinha da Pampulha, em Belo Horizonte, Minas Gerais, e da Igreja do Bom 

Jesus da Cana Verde, em Batatais, São Paulo, ambos concebidos pelo artista plástico Cândido 

Portinari, respectivamente, em 1945 e no período de 1950 a 1952. Nessas obras, inclui-se a cena 

em que uma mulher enxuga o rosto de Cristo, episódio tradicionalmente associado à personagem 

Verônica. 

Na Figura 10 são apresentadas imagens de parte dos painéis produzidos por Portinari 

para as Igrejas de Belo Horizonte, Minas Gerais (São Francisco de Assis) e Batatais, São 

Paulo (Bom Jesus da Cana Verde). Nota-se que as imagens, ao retratarem o gesto de uma 

mulher, personagem atribuída a Verônica, a enxugar o rosto de Cristo, não apenas ilustram 

momentos específicos da Paixão, mas também contribuem para a consolidação da identidade 

visual e devocional das comunidades em que se inserem. 

Figura 10 – Cenas de duas Vias Sacras de Cândido Portinari para as igrejas de São Francisco de Assis, 
Pampulha, Belo Horizonte, e Bom Jesus da Cana Verde, Batatais, São Paulo 

 
Fonte: Portinari, [1953a], [1953b]. 



215 

A devoção a Verônica, assim como a lenda vinculada à sua figura, disseminou-se 

também em diversas cidades brasileiras, especialmente na região Nordeste. A cena de 

Verônica na Via Sacra converteu-se em fonte de inspiração para a Literatura de Cordel, 

manifestação poética popular que traduz valores, crenças e narrativas tradicionais de forma 

acessível e marcada pela oralidade. Nessas representações, a personagem Verônica reforça o 

simbolismo de fé e esperança, consolidando-se como expressão de misericórdia e compaixão 

no âmbito da religiosidade popular brasileira. 

Nas Figuras 11 e 12 apresentam-se, respectivamente, fac-símiles de folhetos de Literatura 

de Cordel que abordam o tema da Via Sacra e uma xilogravura do Mestre Noza, de Juazeiro 

do Norte, Ceará, na qual a Via Crucis constitui o núcleo temático, incluindo a representação 

teatral de Verônica exibindo o véu com o rosto de Cristo. 

Figura 11 – Representação da Via sacra na Literatura de cordel 

 
Fonte: Fundaj [...], 2021. 

 

Figura 12 – Mestre Noza (1897-1983), Juazeiro do Norte, Ceará 

 
Fonte: foto de Jadilson Pimentel, set. 2024.  

Nesse processo, entende-se que a figura de Verônica e a prática da Via Sacra assumem 

também uma função de preservação da memória coletiva, ao articular elementos de fé, cultura 

e experiência comunitária em diferentes contextos sociais e regionais. A permanência dessas 



216 

representações contribui para a construção da identidade cultural brasileira, na medida em que 

traduz valores compartilhados e reforça vínculos entre o sagrado e a vida cotidiana. Dessa 

forma, essas representações perpetuam-se não apenas como práticas religiosas, mas também 

como patrimônios simbólicos que integram o imaginário coletivo e fortalecem a continuidade 

das tradições cristãs no país. 

 

RESULTADOS  

Nos Evangelhos Canônicos, não há nenhuma menção direta ao nome de Verônica e 

não fazem referência explícita à personagem. Os Evangelhos Apócrifos, de caráter não oficial 

e marcados por elementos lendários ou tradições populares, narram a presença de uma mulher 

que, ao testemunhar Jesus caído no caminho do Calvário, enxuga seu rosto com um pano. 

Embora essa narrativa não integre o cânone bíblico, difundiu-se amplamente na tradição 

devocional e iconográfica, especialmente no Brasil.  

O nome “Verônica” não foi atribuído à personagem real, à mulher, mas sim ao 

atributo, o pano ou véu que porta a face de Cristo impressa – o Vera Icona (“verdadeira 

imagem”). Entretanto, por extensão, o nome do atributo passou a designar a personagem, 

que foi, progressivamente, fixada na tradição devocional como a mulher que enxuga o rosto 

de Jesus. 

Entre os elementos relacionados a essa tradição, destaca-se o chamado “véu de 

Verônica”, preservado na Basílica de São Pedro, em Roma, desde o século VIII. A relíquia, 

objeto de veneração e de lendas populares, é alvo de debates históricos e científicos quanto à 

sua autenticidade. Existem diversas versões e relatos acerca dessa e de outras “relíquias” 

semelhantes, incluindo o Véu de Turim, que foi submetido por cientistas a testes de 

radiocarbono em 2003, sendo datado entre os anos de 1290 e 1360.  

Na Europa, houve uma veneração significativa à Santa Verônica nos séculos XIII e 

XIV, portanto, na Idade Média, representada tradicionalmente como a mulher que enxuga o 

rosto de Cristo, frequentemente retratada como uma figura sofredora, segurando nas mãos um 

pano no qual está impressa a face de Cristo coroado de espinhos. Giorgi (2004) registra que a 

devoção a Santa Verônica é comemorada em 3 de fevereiro e que ela está relacionada à 

proteção de comerciantes de telas, costureiras e fotógrafos. A devoção europeia da Santa 

Verônica é comemoração no dia 12 de julho. No Brasil, não existe comemoração uma vez que 

a devoção à santa também não existe. 

Desde o século XIV, entretanto, e com base no Teatro dos Milagres (Réau, 1998; 

Schenone, 1992), a personagem Verônica foi integrada às representações da Via Sacra. Após 



217 

o Concílio de Trento (1546-1563), que reforçou a importância da liturgia e da doutrina oficial 

da Igreja, e por influência dos franciscanos, a figura de Verônica passou a ser integrada à 

sexta estação das Vias Sacras, na qual Jesus aparece carregando a cruz.  

Essa reformulação contribuiu para que sua personagem não fosse mais retratada 

isoladamente, mas sempre inserida na narrativa oficial da Paixão, reforçando a sua conexão 

com o momento em que Cristo é auxiliado por uma mulher que lhe enxuga o rosto. Desde o 

Concílio de Trento, ela não faz parte da liturgia oficial. Em 1630, o Papa Urbano VIII 

ordenou a retirada de sua imagem das igrejas e proibiu novas representações. Apesar dessa 

ausência, sua figura ocupa lugar de destaque na religiosidade popular, em especial no Brasil, 

onde a devoção à personagem é vigorosa, com grande veneração. Destaca-se que, ao longo do 

tempo, a figura de Verônica permaneceu envolta em uma combinação de tradição popular e 

lenda religiosa, cuja origem remonta às lendas medievais.  

Quanto à presença da escultura da personagem Verônica no jazigo da família Almeida, 

no Cemitério do Bonfim, não foram obtidas informações específicas sobre Manoel Antônio 

de Almeida e sua família no contexto desta pesquisa. Aventa-se a hipótese de que a referência 

a Verônica estivesse associada às devoções particulares ou homenagens familiares, embora 

sem confirmação histórica e também documental. Não foi encontrada, nos registros de 

sepultamentos no referido jazigo, nenhuma pessoa que portasse o nome Verônica.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As reflexões e ponderações deste estudo reafirmam a complexidade e a riqueza 

simbólica associada às ficções lendárias acerca da figura de Verônica.  

No Brasil, a devoção a Verônica mantém-se vigorosa, manifestando-se, sobretudo, por 

meio de dramatizações realizadas durante a Semana Santa. Diversas localidades, como Ouro 

Preto, Sabará, Santa Luzia, Congonhas do Campo, Tiradentes, Paracatu, em Minas Gerais; 

Curitiba, no Paraná, Porto Alegre, no Rio Grande do Sul; nos arcos da Lapa, no Rio de 

Janeiro, Santana de Parnaíba, em São Paulo, têm procissões importantes, quase todas com a 

figura de Verônica. Em Pernambuco, na renomada Nova Jerusalém, é famosa a dramatização 

da Via Sacra, sempre com a figura de Verônica, consolidando essa tradição. Nessas 

celebrações, Verônica aparece na sexta estação, na cena em que Jesus, carregando a cruz, cai 

sob seu peso, e uma mulher – Verônica – enxuga seu rosto com um pano, no qual fica 

impressa a face de Cristo, e, na sequência, entoa um cântico, em latim – o vos omnes – ou em 

português “Oh vós todos, que passais pelos caminho, Vinde e vede se há dor tão grande 



218 

quanto a minha dor”), mostrando a face de Cristo impressa no tecido ao público que assiste à 

encenação.  

As respostas obtidas nesta pesquisa e a vivência dos autores indicam que essa devoção 

possui uma forte presença no Brasil. Essa particularidade reforça a compreensão de que a 

tradição de Verônica, embora universal na narrativa da Paixão de Cristo, apresenta uma 

expressão cultural e devocional especialmente enraizada na religiosidade brasileira, 

perpetuando uma tradição carregada de significado emocional e simbólico, sendo vista, 

sobretudo, como uma personagem de grande importância no teatro da Paixão de Cristo. Dessa 

forma, Verônica, mesmo sendo considerada uma personagem lendária e não reconhecida 

oficialmente como santa na Igreja Católica, continua desempenhando papel central na 

religiosidade popular e na Via Sacra no Brasil.  

REFERÊNCIAS 

A BÍBLIA para o Católico. Fotos da via Sacra. [S. l.]: Carlos Madalosso, 2025. Facebook de Carlos Madalosso. 
Disponível em: https://www.facebook.com/photo/?fbid=9802907076386572&set=g.1457638074470398. Acesso 
em: 17 abr. 2025.  

AGNUS DEI. Concilio Ecumênico de Trento. Rio de Janeiro: Agnus Dei, 1997. Sessão XXV. Celebrada no 
tempo do Sumo Pontífice Pio IV, em 3 e 4 de dezembro de 1563. Tradutor Dercio Antonio Paganini. Disponível 
em: http://agnusdei.50webs.com/trento30.htm. Acesso em: 15 maio 2025. 

ALVES, Célio Macedo. Um estudo iconográfico. In: COELHO, Beatriz (Org.). Devoção e arte: imaginária 
religiosa em Minas Gerais. São Paulo: EdUSP, 2005. p. 69-122. 

ANTUNES, Sandra Catarina. Bom Jesus de Braga tem Via Sacra única no mundo. Portugal: Braga TV, 2021. 
Foto de Fernando Araújo. Disponível em: https://bragatv.pt/bom-jesus-de-braga-tem-via-sacra-unica-no-mundo/. 
Acesso em: 22 set. 2025. 

BLANCHARD, Jacques. Santa Verônica. O Véu Sagrado representa o rosto de Cristo cujo suor Veronique teria 
enxugado durante a subida ao Calvário. Áustria: Meisterdrucke, [2025?]. Dim. 127x98 cm. Museu Hermitage, 
São Petersburgo. Disponível em: https://www.meisterdrucke.pt/impressoes-artisticas-sofisticadas/Jacques-
Blanchard/1314048/%22%22Santa-Ver%C3%B4nica%22%22.-O-V%C3%A9u-Sagrado-representa-o-rosto-de-
Cristo-cujo-suor-Veronique-teria-enxugado-durante-a-subida-ao-Calv%C3%A1rio.-Pintura-de-Jacques-
Blanchard-(1600-1638)-1633-1634-Dim.-127x98-cm-Museu-Hermitage,-S%C3%A3o-Petersburgo-
(S%C3%A3o-Pedro.html. Acesso em: 18 maio 2025. 

COMUNIDADE CATÓLICA COMSHALOM. Onde surgiu a via sacra? É tempo de refazer os passos de Cristo. 
Formação. Fortaleza: Comshalom, 2024. Disponível em: https://comshalom.org/onde-surgiu-a-via-sacra/. 
Acesso em: 17 maio 2025. 

FUNDAJ exibirá exposições sobre a Via Sacra na Semana Santa. “Via Sacra” e “A Via Sacra e Arte Popular” 
exibirão obras regionais da celebração católica. Folha de Pernambuco, Recife, Artes, 24 mar. 2021. Disponível 
em: https://www.folhape.com.br/cultura/fundaj-exibira-exposicoes-sobre-a-via-sacra-na-semana-santa/177501/. 
Acesso em: 17 abr. 2025. 

GAUDI, Antoni. La Veronica - Sagrada Família. In: Wikimedia Commons. Barcelona, 2014. Pedra, sem 
policromia. Disponível em: https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:La_Veronica_-_Sagrada_Familia_-
_Barcelona_2014_(2).JPG. Acesso em: 17 abr. 2025. 

GIORGI, Rosa. Santi. Milão, IT: Electa, 2004. 384 p. 



219 

INSTITUTO ESTADUAL DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO ARTÍSTICO DE MINAS GERAIS. Inventário de 
Proteção ao Acervo Cultural de Minas Gerais. Bem Cultura Material. Jazigo da Família Manuel Antônio de 
Almeida (3935). Belo Horizonte: Iepha-MG, 2008.  

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de; SANTOS FILHO, Olinto Rodrigues dos; SANTOS, Antonio 
Fernando Batista dos. O Aleijadinho e sua oficina: catálogo das esculturas devocionais. Rio de Janeiro: 
Capivara, 2002. (Imagens de Henry Yu).  

PORTINARI, Cândido. Verônica enxuga o rosto de Jesus. Rio de Janeiro: Projeto Portinari, [1953a]. 
Dimensões: 24,5 x 20 cm. Desenho. Suporte papel. Técnica grafite lápis de cor. Código FCO-346. Número CR 
3210. Disponível em: https://www.portinari.org.br/acervo/obras/15273/veronica-enxuga-o-rosto-de-jesus. 
Acesso em: 17 abr. 2025. 

PORTINARI, Cândido. Verônica enxuga o rosto de Jesus, Passo VI da Via Sacra. Rio de Janeiro: Projeto 
Portinari, [1953b]. Estudo. Código FCO-2791. Número CR 3224. Disponível em: 
https://www.portinari.org.br/acervo/obras/15273/veronica-enxuga-o-rosto-de-jesus. Acesso em: 17 abr. 2025. 

PRETI, Mattia. Saint Veronica with the Veil. Los Angeles, CA: LACMA, 2025. Pintura europeia, óleo sobre 
tela, cerca de 1652-1653: 100,33 x 74,93 cm. Doação da The Ahmanson Foundation. Disponível em: 
https://collections.lacma.org/node/248629. Acesso em: 18 maio 2025. 

RÉAU, Louis. Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los santos P-Z. Barcelona, ES: Ediciones del Serbal, 
1998. Tomo 2. v. 5. 568 p. 

ROIG, Juan Ferrando. Iconografía de los Santos. Barcelona, ES: Ediciones Omega, 1950. 302 p. 

SAINT Veronica. Frankfurt: Museum Staedel, [2025?]. Mestre de Oficina Robert Campin. 151.8 x 61 x min. 0,4 
cm. Madeira de Carvalho. Número de inventário 939A. Adquirida em 1849. Disponível em: 
https://sammlung.staedelmuseum.de/en/work/saint-veronica. Acesso em: 18 maio 2025. 

SAINTE Véronique. Paris: Images d’Art, 2025. Disponível em: https://art.rmngp.fr/fr/library/artworks/sainte-
veronique_polychromie-traces_pierre-matiere_sculpture-technique?page=5. Acesso em: 17 abr. 2025. 

SANTA Verônica com O Sudário. London: Kuadros Art, 2025. Disponível em: https://kuadros.com/pt-
br/products/santa-veronica-com-o-sudario. Acesso em: 18 maio 2025. 

SCHENONE, Héctor H. Iconografía del arte colonial: los santos. Buenos Aires ARG: Fundación Tarea, 1992. v. II. 
842 p. 

STATUE of Saint Veronica at Saint Peter's Basilica in Rome, Vatican City, Italy. [S. l.]: Alamy, [2025]. 
Disponível em: https://www.alamy.com/statue-of-saint-veronica-at-saint-peters-basilica-in-rome-vatican-city-
italy-image574525507.html. Acesso em: 17 abr. 2025. 

SZENT Veronika. Budapest: Szépmüvészeti Múzeum, [2025?]. Dimensões: 63,5 x 32 x 22 cm. Disponível em: 
https://www.szepmuveszeti.hu/mutargyak/3071/. Acesso em: 17 abr. 2025. 

VARAZZE, Jacopo de. Legenda áurea: vidas de santos. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 1.040 p. 

VELOSO, Dom Eurico dos Santos. A Via-Sacra de Jesus. Brasília, DF: CNBB, 2023. Disponível em: 
https://www.cnbb.org.br/a-via-sacra-de-jesus/. Acesso em: 17 maio 2025. 

VOUET, Simon. Santa Verônica segurando o Santo Sudário. Áustria: Meisterdrucke, [2025?]. Disponível em: 
https://www.meisterdrucke.pt/impressoes-artisticas-sofisticadas/Simon-Vouet/96873/Santa-Ver%C3%B4nica-
Segurando-o-Santo-Sud%C3%A1rio.htmlSagrado-representa-o-rosto-de-Cristo-cujo-suor-Veronique-teria-
enxugado-durante-a-subida-ao-Calv%C3%A1rio.-Pintura-de-Jacques-Blanchard-(1600-1638)-1633-1634-Dim.-
127x98-cm-Museu-Hermitage,-S%C3%A3o-Petersburgo-(S%C3%A3o-Pedro.html. Acesso em: 18 maio 2025. 

 


